STREDOEUROPSKE KARTUZY
, V RODINE KARTUZIANSKE] REHOLE

CEeNTRAL EUROPEAN CHARTERHOUSES
IN THE FAMILY OF THE CARTHUSIAN ORDER

DIE MITTELEUROPAISCHEN KARTAUSEN
IN DER FAMILIE DES KARTAUSERORDENS

Levoca — Salzburg
2008




~%

Eremiten im Konigreich Ungarn des 11. Jahrhunderts

Laszld Koszta

ie Christianisierung Konigreichs Ungarn spielte sich im 11. Jahrhun-

dert verhdltnismaflig schnell ab und es entstand eine ziemlich stabile,
gut strukturierte Kirchenorganisation. Bis Mitte des 11. Jahrhunderts bildeten
sich im Konigreich Ungarn acht Bistiimer und zwei Erzbistimer heraus. Paral-
lel dazu gab es auch eine monastische Kirchenorganisation. Wahrend der Herr-
schaft vom hl. Stephan wurden bis 1038 sechs Benediktinerkloster fiir Manner!
und eins fiir Frauen? gegriindet, und es ist bewiesen, dass es auch mindestens
zwei Basilitenkloster® gab. Anfang des 12. Jahrhunderts funktionierten im Lande
bereits mindestens zwolf Bistlimer* und mindestens 27 Benediktinergemeinden®
sowie sieben Kloster des Byzantinischen Ritus.® Verglichen mit der zeitgendssi-
schen bohmischen und besonders mit der polnischen Kirche war die ungarische
im 11. Jahrhundert besser ausgebaut und solider.

Uber die Benediktinerkldster aus dem 11. Jahrhundert kennen wir relativ
viele Quellen. Die Grindungsurkunden von mehreren Benediktinerklostern sind
— wenn auch zum

Teil interpoliert — erhalten geblieben,” und wir kennen vom Ende des 11.
Jahrhunderts auch einige Vermogensregister von denen.? Uber den eremitischen
Zweig des Monchtums haben wir wesentlich weniger Informationen, und auch
diese beziehen sich auf die erste Halfte des 11. Jahrhunderts. Die Frage ist, welche
Rolle die Eremiten in der frithen Phase der gut organisierten ungarischen Kir-
che gespielt haben. Es lohnt sich daher, die eremitischen Traditionen des ungari-
schen Christentums zu untersuchen. Dies ist nicht blofs wegen der Darstellung des
frithen religiosen Lebens im Konigreich Ungarn wichtig. Es ist auch interessant,

' Pannonhalma, Pécsvirad, Zobor, Bakonybél, Zalavar, Csandd. Cséxa, J. Lajos: Geschichte des
Benediktinischen Monchtums in Ungarn. Miinchen 1980, pp. 39-44.

? Apacavaséarhely (Somlydvasarhely). Gyorery, Gyorgy: Konig Stephan der Heilige. Budapest
1988, pp. 181-182. Kristd, Gyula: Die Arpaden-Dynastie. Budapest 1993, p. 78,

* Veszprémvolgy und Oroszlamos. Moravesik, Gyula: Gordgnyelvii monostorok Szent
Istvan koréban. In: Emiékkéinye Szent Istodn kirdly haldlanak kilencszdzadik évforduldjara, vol. 1.
Ed.: Serépt Justinian. Budapest 1938, pp. 405-418.

+ Das zwolfte ungarische Bistum, die Dibzese von Neutra (Nitra) kam im ersten Jahrzehnt
des 12. Jahrhunderts zustande und damit wurde der Ausbau der episkopalischen
Kirchenorganisation auf dem Gebiet des Landes abgeschlossen. Danach entstanden nur noch
in den Peripherien neue Bistitmer mit Missionscharakter.

* Kristd, Gyula: Tatarjéras el6tti bencés monostorainkrol. In: Szdzadok, a. 138, 2004, pp. 404-405.

¢ Kloster mit byzantinischen Ritus: Veszprémvolgy (Frauenkloster), Marosvar, spéter nach
Oroszlamos umgesiedelt, Pentele, Szdvaszentdemeter, Visegrad, Tihany-Oroszkd, Zebegény.
Moravesik, Gyula: Gordgnyelvil monostorok Szent Istvan koraban, pp. 405422,

7 Zum Beispiel Pannonhalma 1001, Diplomata Hungariae antiquissima (deinde DHA), vol. 1.
Ed.: Gyorrry, Gydrgy. Budapest 1992, pp. 39-41. Peirovaridin (Pécsvarad) 1015. Ibidem,
pp. 72-80. Tihany 1055. Ibidem, pp. 149-152. Zselicszentjakab 1061. Ibidem, pp. 171-174.
Szazd 1067. Ibidem, pp. 183-185. Hronsky Befiadyk (Garamszentbenedek) 1075. Ibidem,
pp- 213-218. Somogyvar 1091, Ibidem, pp. 267-268.

® Das Register von Bakonybél interpoliert ibidem, pp. 250-251. Pannonhalma wm 1093.
Ibidem, pp. 299-301.

67




inwieweit die eremitischen Traditionen oder eben die fehlenden Traditionen die
spatere Niederlassung der Einsiedlerorden im Kénigreich Ungarn beeinflussten.
Es ist auffallend, dass in den Quellen aus dem 11. Jahrhundert kaum et-
was liber die Eremiten gesagt wird. Dies sticht um so mehr ins Auge, weil Giber
das monastische Monchstum in dieser Zeit dagegen wesentlich mehr bekannt
ist. Einsiedler tauchen vor allem in hagiographischen Quellen vom Ende des 11.
Jahrhunderts auf.” Der Mangel an Quellen {iber die Eremiten kann man dadurch
erkldren, dass sie sich durch ihre als Lebensgrundlage geltende Weltabgeschie-
denheit, durch ihren Riickzug aus der Gesellschaft von der Schriftlichkeit entfernt
haben. Das ist aber nicht die einzige Ursache fiir die auffillig rare Quellensitua-
tion. Diese kann auch bedeuten, dass das Eremitentum keine ausschlaggebende
Rolle in der Geschichte des frithen ungarischen Monchstums gespielt hat. Die
Synodalbeschliisse aus dem 11.-12. Jahrhundert sagen nichts iiber Eremiten."
In der ersten Halfte wirkte sich das Eremitentum aber selbstverstandlich
auf das sich herausbildende ungarische Christentum aus. Das junge ungarische
Monchtum bekam sogar aus mehreren Richtungen derartige Inspirationen. Es
ist bekannt, dass die deutsche Reichskirche in der Christianisierung Konigreichs
Ungarn, vor allem in der Frithphase, eine wichtige Rolle spielte. Das deutsche
Monchtum gliederte sich auch in das System der Reichskirche ein, das Mitte des
10. Jahrhunderts zustande kam. Es kam zu einer Aufteilung der Funktionen in-

? Die grofiere Legende vom hi. Stephan sowie deren Erweiterung, die Stephanslegende
von Hartvik erwahnen Giinthers Besuch im Konigreich Ungarn, wie auch die um Neutra
lebenden Eremiten Zoerard-Andreas (Svorad-Ondrej) und Benedikt, und hl. Gerhard
(Gellért). Scriptores rerunt Hungaricarum (deinde SRH), vol. 2. Ed.: SzenTPETERY Imre. Budapest
1938, pp. 382, 388, 411, 422. In der groBeren Gerhardlegende wird {iber das Eremitenleben
des hl. Gerhards in Bakonybél berichtet. Ibidem, pp. 488-489. In ihrer in der zweiten Halfte
des 11. Jahrhunderts entstandenen Legende kénnen wir ausfiihrlich {iber das Leben von
Zoerard-Andreas und Benedikt lesen. Ibidem, pp. 357-361. Die Legende vom hl. Ladislaus
vom Ende des 12, Jahrhunderts schreibt iber die Heiligsprechung von Gerhard, Zoerard-
Andreas und Benedikt. Ibidem, p. 521. Der in der Deliberatio von hl. Gerhard mehrmals
auftauchende Andreas wird von Janos Kardcsonyi und Laszlo Szegfi, den Herausgebern
und Ubersetzern des Textes, mit dem Eremiten Zoerard-Andreas identifiziert. Deliberatio
Gererdi Moresanae accclesine episcopi supra hymnum friwm pverorum (deinde Deliberatio). Ed et
trans.: KarAcsonyi, Béla et Szrord, Laszlo. Szeged 1999, X1, 520, 570 et 660. Die Mitte des 14.
Jahrhunderts entstandene Chronikkomposition, die auch Elemente aus dem 11. Jahrhundert
enthalt, erwahnt das Eremitentum von Gerhard. Laut Chronik soll auch der Stadtname Vac
aus dem Namen eines Eremiten entstanden sein, der im 11. Jahrhundert in der Gegend gelebt
habe. Scriptores rerum Hungaricarum, vol. 1. Ed.: SzenTrPETERY Imre. Budapest 1937, pp. 341 et
388. Gyorgy Gyorffy hilt den Eremiten Vac (Wach) fiir eine Person, die es in der Tat gab. In
seinem Namen meint er den deutschen Namen Wazo zu erkennen. Ein Kaplan von Kaiser
Otto IIL hieR so, und Gyorffy geht davon aus, dass man in der Person Vac einen Eremiten
vor sich hai, der wie Romuald, Ginther und Gerhard tiber Beziehungen zum Hof verfiigte.
Gyorrry, GyOrgy: Konig Stephan der Heilige, p. 182 und Gydrrry, Gyorgy: Istvdn kirdly és mijve.
Budapest, 2000, p. 328. Ich halte es aber fir wahrscheinlicher, dass die Chronik den Namen
Vac auf fir das Mittelalter so typische Art etymologisch erkliren will und aus diesem Grund
einen Eremiten zum Namensgeber der Siedlung ernennt, der gar nicht existierte. Laut
einer spiteren, legendenhaften Uberlieferung soll Konig Salamon (1063-1074), nachdem
er entthronisiert worden und aus der Gefangenschaft freigekommen war, zundchst unter
die Petschenegger gegangen sein, dann aber in der Nihe der Stadt Pola auf der istrischen
Halbinsel als Eremit gelebt haben und als Heiliger verehrt worden sein. Rokay, Péter: Salamon
és Poln. Ujvidék 1990. Kristé, Gyula: Die Arpaden-Dynastie, pp. 107-108.

0 ZAvopszky, Levente: A Szent Istvdn, Szent Liszlé és Kalmdn korabeli t6rvények és zsinati
hatdrozatok forrdsni. Budapest 1904, pp. 156-209,

68



£

nerhalb der deutschen weltlichen und monastischen Kirchenorganisation. Um
die Jahrtausendwende wuchs die Bedeutung der Bistlimer und Kapitel inner-
halb der Regierung, wahrend die Kloster auf dem Gebiet der Liturgie und der
Pflege von memoria tatig waren. Die Aufgabe der Reichskirche und des Ménch-
tums darin war das servitium regis, daher konnten die Eremiten in der deutschen
Kirche nicht in den Vordergrund treten. Uns sind aus dem 11. Jahrhundert kaum
Eremltengemelnschaften auf deutschem Gebiet bekannt."" In der Praxis also
nicht, ‘aber in der Pflege der Traditionen war die eremitische Tradition auf dem
deutschen Gebiet prasent. Die Reform des Reichsmonchtums im 10.-11. Jahr-
hundert ging vom Kloster Gorze aus. Bei der Neugriindung im 10. Jahrhundert
kam dieses Kloster mit den Eremitenbewegungen in Siiditalien in Kontakt. Jo-
hann von Vandieres, ein Adeliger aus der Umgebung von Metz, wandte sich
vom weltlichen Leben ab, wollte als Mdnch weiterleben, fand aber in der Nahe
kein angemessenes Kloster. Deshalb pilgerte er nach Monte Gargano. Wahrend
seiner Wanderung lernte er das strenge asketische Leben der Basilitenmdnche
bei Neapel kennen. Auf dem Heimweg liefs er sich in der Nahe der Mosel mit
Einold von Toul, einem Gefdhrten, in einer Hohle mit der Absicht nieder, nach
dem Beispiel der siiditalienischen Monche zu leben. Das Klima durchstrich je-
doch ihre Plane. Daraufhin wollten die zwei Eremiten nach Italien zuriickkehren
und sich in Benevento niederlassen. Der Bischof von Metz hielt sie jedoch zuriick
und beauftragte die zwei Eremiten 933 mit der renovatio des verlassenen Klosters
von Gorze. Johann und Einold fiithrten in Gorze ein strenges Lebensideal nach
dem Muster der Basilitenmdnche ein und nahmen nach einiger Zeit auch grie-
chische Mdnche in ihre Gemeinschaft auf. Von diesem Zeitpunkt an war Gorze
das Muster in der Verwirklichung der strengen Askese, bei der dem nachtlichen
Gottesdienst sowie der harten korperlichen Arbeit eine wichtige Rolle zukam.
Die Monche hatten jeden Tag korperliche Arbeit zu leisten. Wie bei den Basiliten,
wurde dies auch hier zur zentralen Vorschrift des Klosterlebens."? Auler Gorze
standen auch andere Kirchenzentren in Lothringen unter dem griechischen Ein-
fluss. Der Hohepunkt des Stroms der griechischen Ménche in Richtung Westen
war im 10. Jahrhundert, und sie tauchen vor allem in der lothringischen Zone
auf (Toul, Trier, Liittich, Burtscheid, Koln). Sie waren gern gesehen, man interes-
sierte sich jedoch weniger fiir ihre Wissenschalft, sondern eher fiir ihre archaische

' Eine fithrende Persénlichkeit der italienischen Eremitenbewegung, Romuald, pflegte
gute Kontakte zu Otto IIL, trotzdem wissen wir nichts dariiber, ob er Eremitensiedlungen
auf deutschem Boden initiiert hitte. Der zum Kreis um Romuald gehrende Bruno von
Querfurt griindete nach seiner Riickkehr aus Italien in Sachsen keine Einsiedlerei, sondern
ein Kapitel und setzte seine Missionstitigkeit im Osten fort. Uber Eremiten auf deutschem
Gebiet erfahren wir in erster Linie aus den Angaben in Nekrologien. Grunpmann, Herbert:
Deutsche Eremiten, Einsiedler und Klausner im Hochmittelalter (10-12. Jahrhundert).
In: Archiv fiir Kulturgeschichte, a. 45, 1963, pp. 62-64.

2 Miracula 55. Glodensindis et Gorgonii. In: Monumenta Germaniae historica : Scriptores,
vol. 4 (deinde MGH). Ed.: Pertz, Georgius Henricus. Hannover 1981, pp. 246-247,
(cap. 26.). Prerreg, Klaus: Der heilige Ginter von Niederaltaich. In: Bawvaria Sancta, vol. 2.
Ed.: ScnwalGer, Georg. Regensburg 1971, pp. 98-99. Parisse, Michel: Die Entstehung des
mittelalterlichen Lothringens. In: Lothringen — Geschichte eines Grenziandes. Bd.: Parissg,
Michel. Saarbriicken 1984, pp. 141-142. HauseercEr, Karl: Das Bistum Regensburg als
Kulturlandschaft. In: 1250 Jahre Kunst und Kultur im Bistum Regensburg. Ed.: MorssacH, Peter.
Miinchen 1989, p. 180. Eickrorr, Ekkehard: Basilianer und Ottonen. In: Historisches Jahrbiich,
a. 114, 1994, pp. 39-41.

69




-

Art und Weise des Monchslebens.”? Auf die von Gorze ausgehende lothringi-
sche monastische Erneuerungsbewegung {ibte also das Eremitentum eine starke
Wirkung aus, den Idealen der Bewegung war diese Lebensfithrung nicht fremd.
Vermittelt wurde die gorze-lothringische Reform durch das Kloster St. Maximin
bei Trier in Richtung deutsches Reichsmonchstum." Von den westlichen Gebie-
ten des Reiches verbreitete sich die Reform bereits im dritten Drittel des 10. Jahr-
hunderts in die siddeutschen Gebiete. Der Vermittler war Regensburger Bischof
der hl. Wolfgang (972-994), der frither Zeitlang Leiter der Domschule von Trier
gewesen war. 974 berief er Ramwold aus dem Kloster 5t. Maximin nach Regens-
burg und ernannte diesen bald zum Abt des Klosters 5t. Emmeram. Das bayri-
sche Kloster erhielt nicht nur einen Abt aus Trier, sondern mit ihm zusammen
auch das Trierer consuetudo, und damit auch die von Gorze ausgehende Reform.
Das stiddeutsche Zentrum der Reform aus Lothringen wurde somit das Regens-
burger Kloster St. Emmeram und von hier aus wurde sie unter den bayrischen
Monchen verbreitet.'® Eine ndchste Station war die Reformierung des Benedikti-
nerklosters St. Peter in Salzburg im Jahre 982.' In den letzten Jahren des 10. Jahz-
hunderts schloss sich dann auch das an der Donau liegende Niederaltaich der
Reform an. Dank dem Regensburger Bischof hl. Wolfgang erhielt es aus Einsie-
deln einen Abt, und damit begann die Reformierung dieser Gemeinschaft. Die
Erneuerungsbewegung setzte sich unter Abt Gotthard (996-1022) fort. Gotthard
lernte in Salzburg, verspiirte schon in seiner Jugend einen starken Drang nach
Askese und sammelte einschlagige Literatur. Gotthard pflegte enge Kontakte zu
Bischof Wolfgang und zum Kloster St. Emmeram."” Unter seiner Leitung entwik-
kelte sich Niederaltaich zu einem selbstandigen Reformzentrum, dessen Wir-
kung weit tiber die siiddeutsche Gebiete hinausreichte und sogar bis Sachsen,
Stditalien, Bohmen und Konigreich Ungarn gelangte.'®

Die strenge Askese verkiindende gorze-lothringische Reform, die in einer
ausgepragten eremitischen Tradition stand, kam durch bayrische Vermittlung

Y MicueL, Anton: Der kirchliche Wechselverkehr zwischen West und Ost vor dem verscharften
Schisma des Kerullarios (1054). In: Ostkirchliche Studien, a. 1, 1952, pp. 145-146. BERsCHIN,
Walter: Griechisch-Iateinisches Mitfelalfer. Miinchen 1980, pp. 229-230. Wurzer, Thomas:

Die Reichsabtei Burscheid. Aachen 1984, pp. 11-15 et 26-27. Hannick, Christian: Kirche und
Ortodoxie im 10 Jahrhundert. I Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens,
vol. 2. Ed.: Euw, Anton et ScHreNeR, Peter. Kokn 1991, p. 28.

 Baurgrreiss, Romuald: Kirchengeschichte Bayerns, vol. 2. St. Ottilien 1973, p. 16. EickHoFr,
Ekkehard: Basilianer und Ottonen, p. 41.

 Scuwarcer, Georg: Der heilige Bischof Wolfgang von Regensburg. In: Regensburg und
Bédhmen, Ed.: Scawaicer, Georg - Staprer, Josef. Regensburg 1972, pp. 41-54. BAUERREISS,
Romuald: Kirchengeschichte Bayerns, pp. 15-52. ScuwaiGer, Georg: Die Benediktiner im
Bistum Regensburg. In: Kidster wind Orden im Bistum Regensburg. Ed.: Scowaicer, Georg - Mai,
Peter. Regensburg 1978, p. 17. Kvrosk, Josef: St. Wolfgang als Monch und die Einfiihrung der
Gorzer Reform in Bayern. In: Regensburg und Bohmen, Ed.: Scnwaicer, Georg - STABLER, Josef.
Regensburg 1972, pp. 76-78.

¢ Hermann, Karl-Friedrich: Geschichte der Erzabtei St. Peter zu Salzburg : Friihgeschichte 696-1193,
vol. 1. Salzburg 1996, pp. 113-125.

"7 StADTMULLER, Georg et PrIsTER, Bonifaz: Geschichte der Abtei Niederaltaich 741-1971. Augsburg
1971, pp. 100-105. Krosk, Josef: St. Wolfgang als Monch und die Einfilhrung der Gorzer
Reform in Bayern, pp. 73-75 et 79-82.

'8 StapTMULLER, Georg et PrisTER, Bonifaz: Geschiichte der Abtei Niederaltaich 741-1971, pp. 122-129.
SrinpLer, Max: Handbuch der bayerischen Geschichte 1. {Das alte Bayern). Miinchen 1981, p. 474.

70



¥

auch nach Kénigreich Ungarn,” und zwar in erster Linie {iber das Kloster St. Em-
meram in Regensburg und {iber Niederaltaich. Nach der vermutlich um die Mitte
der 990er Jahre stattgefundenen Heirat zwischen Gisela und Stephan spielte die
Verbindung zu Bayern in der Gestaltung des ungarischen Staatswesens wie der
Kirchenorganisation eine ausschlaggebende Rolle. So wird auch der Kontakt zwi-
schen dem im Zeichen der lothringischen Reform erneuerten bayrischen Moénch-
tum und der Kirche im Konigreich Ungarn in den ersten Jahrzehnten des 11.
jahrhunderts intensiv gewesen sein. Aus dem Kloster St. Emmeram kam im Auf-
trag des dortigen Abtes ein Monch namens Arnolf nach Gran (Esztergom), wo er
Antiphonen zu Ehren St. Emmerams komponierte und diese die Graner Monche
und Geistliche beibrachte.” Fiir die Kontakte des Klosters S5t. Emmeram mit Ko-
nigreich Ungarn spricht, dass man ins Nekrologium auch den ungarischen Konig
Peter (1038-1041 und 1044-1046) eintrug.”* Auch das Benediktinerkloster St. Peter
in Salzburg verfiigte iiber Kontakte zu Konigreich Ungarn. In dessen 1004 begon-
nenen Nekrologium wird sowohl des Konigs Stephan des Heiligen wie auch der
Konigin Gisela gedacht.” Ferner verfasste der Eremit hl. Gerhard (Gellért), der
spatere Bischof von Csanad, sein Werk Deliberatio auf die Bitte des Benediktiners
Isingrim aus Salzburg, den er carissimus frater bezeichnete. Auch die {iberlieferte
Kopie von Deliberatio entstand Ende des 11. Jahrhunderts in Salzburg.?® Von Nie-
deraltaich aus griindete man vor 1030, vielleicht noch vor Ende der 1020er Jahre
ein Kloster in Konigreich Ungarn, und zwar in Bakonybél. Von den deutschen
Kontakten des neuen Klosters zeugt, dass es unweit Veszprém, der Residenz der
Kénigin zustande gekommen war und dass es dem St. Mauritius, dem Schutzpa-
tron des Klosters Niederaltaich, geweiht wurde. Die ungarischen Kontakte von
Altaich sind vielleicht am Besten in den Annales Altahenses maiores dokumentiert.
Das Jahrbuch des Klosters ist besonders gut informiert {iber die ungarischen Ge-
schehnisse und wurde somit zu einer der wichtigsten Quellen der ungarischen

¥ Ab dem Beginn des 11. Jahrhunderts, besonders ab den 1030er Jahren ist mit der
unmittelbaren Wirkung der lothringischen Kirche zu rechnen. Das beweisen die in der
frithen ungarischen Kirche vorhandenen lothringischen Elemente, Rapd, Polikarp: A magyar
liturgia eredete a XI. szazadban, In: Vigilia, a. 22, 1957, pp. 391-399. VAczy, Péter: A korai
magyar torténet néhany kérdésérdl. In: Szdzadok, a. 92, 1958, pp. 267-271.

¥ MGH, Scriptores 4, p. 547. Catalogus fontium historiae Hungaricae (deinde CFHH), vol. 1.

Ed.: Gomsos, F. Albinus. Budapest 1937-1938, pp. 308-310.

2t Petrus rex Vngarior(um)” Das Martyrolog-Necrolog von St. Emmeram zu Regensburg.

In: Monumenta Germaniae historica - Libri memoriales et necrologia. Nova series, vol. 3. Ed.: Freise,
Eckhard; Geuenicn, Dieter et WoLLascy, Joachim. Hannover 1986, p. 205.

2 Stephanus rex ungarorum, Kysla regina eiusdem uxor”. In: Das Verbriiderungsbuch von St.
Peter in Salzburg. Graz, 1974. Hermann, Karl-Friedrich: Geschiclite der Erzabtei St. Peler zu
Salzburg : Friihgeschichte 696-1193, pp. 129-131.

2 Deliberatio X, 2-3 et 184,

# Die Griindung des Klosters in Bakonybél ist in der Zeit vor der Verschlechterung der
deutsch-ungarischen Beziehungen, vor dem Feldzug Konrads III. im Jahre 1031, anzusetzen.
Karacsonyi gibt die Zeit um 1020 an, Kardcsonyi, Janos: Szent Istvin kirdly élete. Budapest
1904, p. 37. A Pannonhalmi Szent-Benedek-Rend tirténete, vol. 8. Ed.: Erpiirvi Laszl6. Budapest
1909, pp. 11-26. Prerrer, Klaus: Der heilige Giinter von Niederaltaich, p. 109 und nach
Csoka, Gaspar: Bakonybél. In: Korai magyar torténeti lexikon, vol. 76. Ed.: Kristo, Gyula.
Budapest 1994, soll dies um 1018 gewesen sein. Fiir Hervay, Levente: A bencések és
apatsagaik torténete a kbzépkori Magyarorszagon. In: Paradisum plantavit, Ed.: TakAcs, Imre,
Pannonhalma 2001, p. 479, ist die Griindungszeit um 1030. Die Griindungsurkunde mit der
Jahresangabe 1037 ist eine spatere Filschung. DHA 1, 113-119.

71




Geschichte um die Mitte des 11. Jahrhunderts.® In der Umgebung von Neutra
(Nitra,) war der bayrische Einfluss, vor allem der des Monchtums, mit Sicherheit
sehr stark, was sich darin duflert, dass der Schutzpatron der Kirche in Neutra 5t.
Emmeram, wihrend der des Benediktinerklosters in Zobor der hl. Hyppolitus
war. Die Entscheidung fiir Emmeram zeugt von einer Initiative aus Regensburg,
wihrend die Entscheidung fiir hl. Hyppolitus ein Beleg fiir die Forderung aus
dem Kloster St. Polten des Bistums Passau sein mag.

Bei der Griindung des Klosters in Bakonybél spielte der Altaicher Eremit
Giinther eine wesentliche Rolle, der in der Nihe der bohmisch-bayrischen Gren-
ze eine eigene Eremitensiedlung zustandebrachte.”® Laut der Legenden um den
hl. Stephan hatte der Eremit Giinther starken Einfluss auf Konig Stephan und
seine Frau Gisela ausgeiibt.”” Die Eremiten aus Bayern griindeten das Kloster in
Bakonybél in der Nahe des Residenzstadt der aus Bayern stammenden Konigin,
und auf Giinthers Initiative organisierte man da ganz sicher auch eine Eremi-
tengemeinde. Infolge der Tatigkeit Giinthers erlebte das in der Ausgestaltung
begriffene ungarische Christentum vom bayrischen Gebiet her eine unmittelbare
Inspiration in Richtung Bremitentum.

Neben der Reichskirche ist Italien das andere Gebiet, das auf die ungarische
Christianisierung gewirkt hat. Ich mdochte vor allem Rom,* Venedig,” Ravenna®

» Annales Altahenses maiores. In: Monumenta Germanine historica : Scriptores rerii
Germanicarum in usum scholaruwm, Ed.: Oerere, Edmundus. Hannover 1891, pp. 45-71.
Ungarische Bezlige: CFHH 1, pp. 99-104. StapTmULLER, Georg et PrisTER, Bonifaz: Geschichte
der Abtei Niederaltaich 741-1971, pp. 129-130.

* Giinther stammt aus einer sichsischen Adelsfamilie, hatte aber mit Sicherheit auch
Verwandte in Bayern. Daher kdnnte er auch mit Kénigin Gisela verwandt gewesen sein. Im
Alter von fast 50 Jahren entsagte er dem weltlichen Leben und wurde nach einer Pilgerfahrt
nach Rom im Jahre 1006 Monch im Benediktiner Kloster in Niederaltaich. 1008 verlie8
er jedoch das Kloster und lebte mit Genehmigung des Abtes Godehard in der Nihe der
bayrisch-b6hmischen Grenze als Einstedler weiter. Die Kirche der in Rinchnach zustande
gebrachten Eremitensiedlung wurde im Jahre 1019 vom Passauer Bischof eingeweiht. Diese
Gemeinde leitete Ginther bis zu seinem Tode 1045. Glinther fiithrte selbst als Einsiedler ein
aktives Leben. 1017 iibte er unter den Liutizen seine Missionstitigkeit aus. Er unterhielt gute
Kontakte zu den deutschen Kaisern Heinrich 1., Konrad I und Heinrich III, ferner zum
ungarischen Konig dem hl. Stephan und zu b6hmischen Herzdgen. Er iibernahm mehrmals
dlie Rolle des Vermittlers in den b8hmisch-deutschen Konflikten, und verfiigte daher tiber
einen bedeutenden politischen Einfluss. Seine Eremitage trug zur Herausbildung eines
neuen Verkehrsweges zwischen Bayern und Béhmen bei. Grunpmany, Herbert: Deutsche
Eremiten, Einsiedler und Klausner im Hochmittelalter (10-12. Jahrhundert), pp. 73-77.
Prerreg, Klaus: Der heilige Glinter von Niederaltaich, pp. 103-106. StapTMULLER, Georg et
Pristir, Bonifaz: Geschichte der Abtei Niederaltaich 7411971, pp. 111-119. HemmMEREE, Josef:
Mission und Kloster der bayerischen Benediktiner in B6hmen. In: Tausend fahre Bistion Prag
973-1973. Veriffetlichungen des Institutum Bohenticum, vol, 1. Miinchen 1974, pp. 62-63,

7 Legenda 5. Stephani regis maior in: SRH 2, p. 388.

% Neben dem Papstsitz ist die Rolle des Klosters St. Alexius und Bonifaz auf dem Aventinus-
Higel hervorzuheben, wo der hl. Adalbert wihrend seines Aufenthaltes in Rom mit seinen
Schiilern lebte. Spater war auch Bruno von Querfurt Mitglied dieses Klosters. Die Schiiler
Adalberts spielten um die Jahrtausendwende eine ausschlaggebende Rolle in der Gestaltung
der ungarischen Kirchenorganisation. Fiir die Wichtigkeit der Beziehungen zu Rom spricht,
dass der hl. Stephan hier eine Unterkunft fiir ungarische Pilger einrichten lie8. Uber deren
Grimdung berichtet die groere Stephanslegende in SRH 2, p. 386, Das Kloster St. Alexius
und Bonifaz verfigte iiber wichtige griechische Kontakte, Es wird sogar angenommen, dass
griechische und lateinische Monche zusammen gelebt haben, also war die Lebensweise der
griechischen Monche auch den von hier aus nach Ungarn ziehenden Monchen vertraut.

[*]

72



und Montecassio® erwidhnen. Italien war ein Kontaktgebiet zwischen dem la-
teinischen und &stlichen Christentum. Es spielte auch bei der Vermittlung von
Eremitentraditionen des dstlichen Christentums eine herausragende Rolle. We-
gens des Vordringens der Araber flohen viele Monche der Ostkirche nach Siid-
und Mittelitalien. Auch in Rom funktionierten mehrere Basilitenklster um die
Jahrtausendwende.” Das Ansehen der griechischen Eremiten belegt die Rolle
von l\lﬂus von Rossano, der auf hl. Adalbert und dessen Schiller sowie auf Kaiser
Otto III. eine bedeutende Wirkung ausgeiibt hatte.* Italien spielte also in der Ver-
mittlung der Eremitentradition der Ostkirche eine herausragende Rolle.

Die sogenannte italienische Richtung der Reformbewegung des Ménchstums
im 11. Jahrhundert wollte den Benediktinerorden durch die Adaption der Lebens-
form der Ostlichen christlichen Einsiedler, durch die Beriicksichtigung deren Aske-
tismus erneuern. Die flihrende Figur der Reform war der hl. Romuald. thr Ziel war
die Einigung der monastischen und eremitischen Traditionen, die funktionale Ver-
bindung von Kloster und Einsiedler. Neben dem Kloster Pereum bei Ravenna wurde
eine Eremitensiedlung eingerichtet, und man betrachtete die monastische Lebens-
form als Vorbereitung fiir das strenge Eremitenleben. Die Monche lebten eine Zeit-
lang zusammen im Kloster, danach zogen sie in ihre eigenen Klausen in der N&he
des Klosters um. Die Riten der zeitweiligen gemeinsamen liturgischen Ubungen,
der gemeinsamen Gebete sowie der Festmahle blieben erhalten.* Der Aufbau des
Klosters Pereum war sozusagen ein Vorbild fiir die Sturktur der Karthauserkloster.

Die Eremiten des hl. Romualds aus Pereum fanden sehr schnell Kontakte
zur Christianisierung Konigreich Ungarns. Im April 1001 nahm hl. Romuald per-

Zum Kloster in Rom z. B. Wenskus, Reinhard: Studien zur historisch-politischen Gedankenwelt
Bruns von Querfurt. Miinster et Kéln 1956, p. 146. Bost, Kark Das Kloster San Alessio auf dem
Aventin zu Rom. In: Beitriige zur Siidostewropa-Forschung. Ed.: Beck, IHans-Georg. Miinchen
1970, pp. 20-25.. Erckuorr, Ekkehard: Basilianer und Ottonen, pp. 31-33. Frizp, Johannes:
Gnesen; Aachen et Rom. In: Polen und Deutschland vor 1000 Jahren. Ed.: Borcorte, Michael.
Berlin 2002, 236-237 et 252. Huscuner, Wolfgang: Transalpine Kommunikation im Mittelalter.
Hannover 2003, p. 497. Bogyay, Tamas: Bfevnov és a magyar misszio. In: Kelet-Kozép-Eurdpa
szentje : Adalbert. Budapest 1994, p. 199. Gy&rrry, Gydrgy: Isfudn kirdly és mifve, p. 79.

# Zwischen den Arpaden und der Familie Orseolo kam es zu dynastischen Verbindungen.
Eine Schwester vom hl. Stephan heiratete den Dogen Otto Orseolo, ihr Sohn Peter Orseolo
folgte 1038 dem hi. Stephan auf dem ungarischen Thron. Aus Venedig kam auch der hi.
Gerhard nach Konigreich Ungarn. Kristé, Gyula: Die Arpaden-Dynastie, pp. 77 et 79-87.

¥ Eine Urkunde aus dem 13. Jahrhundert erwdhnt auch ein vom hl. Stephan gegriindetes
Pilgerhaus in Ravenna. Gydrrry, Gydrgy: Konig Stephan der Heilige, p. 178. Gyorrry,
Gyorgy: Istvin kiraly és miive, pp. 303-304.

' Die Privilegien des ersten ungarischen Benediktinerklosters, der Abtei in Pannonhalma,
folgen dem Muster von Montecassic. Vor seinem Tod wollte der hl. Stephan von hier
Monche nach Ungarn holen, um ein neues Benediktinerkloster im Lande zu griinden. Cséxa,
J. Lajos: Geschichte des Benediktinischen Monchtums in Ungarit, p. 41, Gyorrry, GySrgy: Konig
Stephan der Heilige, p. 178. AvagLiano, Fausto OSB.: Montecassino e Pannonhalma. In: Mille
anni di storia dell” arciabbazia di Pannonkalima. Cur. Ed.: PAL, Jozsef et Somoryalr, Addm. Roma et
Pannonhalma 1997, pp. 161-163. GyOrrey, Gyorgy: Istvin kirdly és mifve, p. 305.

2 Micuer, Anton: Die griechischen Klostersiedlungen zu Rom bis zur Mitte des 11.
Jahrhunderts. In: Ostkirchliche Studien, 1, 1952, pp. 32-45. Eickuors, Ekkehard: Basilianer und
Ottonen, pp. 26—-28. Eickuorr, Ekkehard: Kaiser Ofo L. Stuttgart 1999, p. 55.

» Berscinn, Walter: Griechisch-lnteinisches Mittelalter, p. 229. Ercknorr, Ekkehard: Basilianer und
Ottonern, pp. 15-16 et 29-31.

* Voiey, Heinrich: Bruno von Querfurt. Ménch, Eremit, Erzbischof der Fleiden und Mirtyrer.
Stuttgart 1907, pp. 38-46.

73




.{ré
sonlich an der Synode in Ravenna teil, an der Kaiser Otto Iil. und Papst Silvester
II. die Griindung des Graner Erzbistums, des selbstdndigen ungarischen Erzbi-
stums genehmigten. An dem Ereignis nahm der hl. Romuald mit fiinf anderen
Einsiedlern, darunter Bruno von Querfurt, teil.®

Otto IIL. wollte die Eremitengemeinde in Pereum bewusst in die stliche Mis-
sion einschalten. Das beweist, dass auf seine Initiative und in seiner Gegenwart
jm November 1001 die neue Kirche des Klosters zu Ehren des hl. Adalberts einge-
weiht wurde.* Einige meinen, Otto wollte Pereum zu einem Missionskloster fiir
Mitteleuropa umfunktionieren.” Kurz nach der Einweihung der Kirche begann
die polnische Mission unter der Fithrung von Bruno von Querfurt und Benedikt
von Benvenuto, und es wurden flinf Eremiten nach Polen gesandt.®® Der Ausbruch
des deutsch-polnischen Krjeges verhinderte aber die Mission. Bruno von Quer-
furt konnte nicht nach Polen fahren, auf die Initiative von Kaiser Heinrich II. und
Konig Stephan hielt er sich zweimal fiir langere Zeit als Missionar im Konigreich
Ungarn auf.” Nach der Jahrtausendwende fiihrten also die Eremiten aus Pereum
eine Missionstatigkeit in Konigreich Ungarn aus. Von einem selbstandigen Ere-
mitenkloster wissen wir nichts, die Einsiedler um Neutra, Zoerard-Andreas und
sein Schiiler Benedikt standen aber vielleicht mit dieser Mission in Kontakt. Die
Legende® {iber das Leben dieser zwei Eremiten legt nahe, dass sie nach der stren-
gen asketischen Auffassung des hi. Romualds gelebt haben. Thre Legende weist
eindeutig auf die Reformrichtung Kamaldul hin.*' Vermutlich gab es auch eine
Verbindung zwischen der polnischen und ungarischen Missionstatigkeit von Bru-
no von Querfurt. In der polnischen Eremitengemeinde der fiinf Briider, die einen
Martyrertod starben, lebte ein ungarischer Novize,™ und der Legende nach war
Zoerard-Andreas polnischer Abstammung, ferner lebten sie in der Nahe der Stra-
e, die nach Polen fithrte.® Durch die Tatigkeit von Bruno von Querfurt nahmen
an der ungarischen Christianisierung auch italienische Eremiten teil.

¥ Romualdus abbas et eremita, Guillielmus presbiter et eremita, Johannes presbiter et eremita,
et alius Johannes monachus similiter et eremita, Bonifacio eremita...” Monumenta Germanine
historica : Die Urkunden der deutschen Konige und Kaiser II/1-2. Bexrlin 1956, pp. 828-829. DHA 1,
pp. 20-21. Regesta imperii 11/3 : Die Regesten des Kaiserreiches unter Otto IIl. Ed.: Boamer, Johann
Friedrich et Usnrirz, Matilde. Graz et Kéln 1956, pp. 796-797. WoLTeRr, Heinz: Die Synoden im
Reichsgebiet und in Reichsitalien von 916 bis 1056, Padernborn 1988, pp. 197-200.

% Benz, Karl Josef: Untersuchungen zur politischen Bedeutung der Kirchenweihe unter Teilnahme der
deutschen Herrscher im hohen Mittelalter. Kallmiinz 1975, p. 83.

¥ SwinaRrski, Ursula: Herrscher mit Heiligen. Bern 1991, pp. 134-138.

¥ Trawkowskl, Stanislaw: Die Eremiten in Polen am Anfang des 11. Jahrhunderts. In: Svaty
Vojtéch, Cechové a Foropa. Ed.: TRedtix, Dusan - Zemricka, Josef. Prag 1998, pp. 168-172.

¥ Voret, Heinrich: Bruno von Querfurt. Monch, Eremit, Erzbischof der Heiden und Miirtyrer,

Pp- 75-85 et 98-103. Swinarskl, Ursula: Herrsclier it Heiligen, pp. 137-138.

1 SRH 2, pp. 357-361.

+ Prazax, Richard: A Legenda sanctorum Zoerardi et Benedictini térténelmi és kulturélis
vsszefliggéset, In: Irodalomidriéneti Kozlemények, 84, 1980, pp. 393-408. Prazak, Richard:

A 11. szézadi legelsé magyarorszagi szentekrol szol6 legendak datalasanak és tipoldgiai
besorolasdanak néhany kérdésérdl. In: Tdrténelmi Szemle, a. 25, 1982, pp. 449-450.

2 Vita quinque fratrum eremitarum. Vita vel passio Benedicti et Johannis sociorumque
suorum actore Brunone Querfurtensis. In: Monumenta Germaniae historica : Scriptorum XV/2.
Ed.: Pertz, Georg Heinrich. Hannover 1888, p. 736, (cap. 29). Voicr, Heinrich: Brusno von
Queerfurt. Monch, Eremit, Evzbischof der Heiden und Mirtyrer, p. 118,

* SRH 2, p. 357. Neuerdings spricht man in der Literatur dartiber, dass Zoerard-Andreas
nicht polnischer Abstammung, sondern aus der Stadt Pola auf der istrischen Halbinsel nach

74




4

Nach dem Mirtyrertod von Bruno wollte auch Romuald seinem Beispiel
tolgen* und persdnlich in Kénigreich Ungarn missionieren. Er wurde daran zwar
durch seine Krankheit gehindert, laut Petrus Damiani wurden aber zwei Missi-
onsgruppen mit jeweils 12 Personen nach Konigreich Ungarn geschickt.” In den
ersten zwei Jahrzehnten nach der Jahrtausendwende ist also die Teilnahme der ita-
lienischen Eremiten an der Christianisierung Kénigreichs Ungarn nachzuweisen.

Per Vermittler der italienischen Eremitentraditionen war auch der aus Ve-
nedig nach Konigreich Ungarn gekommene hl. Gerhard. Von ihm wissen wir,
dass er ab 1023 sieben Jahre lang als Eremit in Bakonybél gelebt hat, bevor er Bi-
schof von Csanad wurde. Auch als Bischof ist er dem Eremitentum nicht untreu
geworden, in der Nahe seines Bischofssitzes liefs er eine Klause errichten, wohin
er sich zuriickziehen konnte.*

Das dritte Gebiet, von dem aus neben der Reichskirche und Norditalien
eremitische Motivationen das sich herausbildende ungarische Monchstum er-
reichten, war das byzantinische Christentum. Koénigreich Ungarn lag auf dem
Schnittpunkt des lateinischen und griechischen Chistentums. Daraus folgt, dass
die Wirkung des byzantinischen Christentums im Konigreich Ungarn im 11. Jahr-
hundert, sogar bis Ende des 12. Jahrhunderts, sehr stark war.¥’ Im 11. Jahrhun-
dert entstanden mehrere Basilitenklster fiir Frauen sowie fiir Méanner nach dem
Byzantinischen Ritus, die bis Anfang des 13. Jahrhunderts ungestdrt existieren
konnten.® Wir kennen zwar keine Quellen {iber die Ansiedlung von Eremiten
des Byzantinischen Ritus, archdologische Funde zeugen jedoch davon, dass es
aufler den griechischen Kléstern auch byzantinische Eremitensiedlungen im Ko-
nigreich Ungarn im 11. Jahrhundert gab. Uns sind Uberreste von zwei dstlichen
Eremitengemeinden bekannt. Das eine Hohlenkloster ist auf der Tihany-Halbin-
sel am Balaton (Oroszkd) entstanden,” das andere in Zebegény im Donauknie,

Konigreich Ungarn gekommen sei. Die Beziehung dieses Eremiten zur monastischen Reform
von Romuald bezweifelt aber auch diese Auffassung nicht. Bosa, Imre: Saint Andreas-
Zoerard: Pole or an Istrian? In: Ungarn-fahrbuch, a. 7, 1976, pp. 65-71. Dafiir, dass die Eremiten
polnischer Abstammung gewesen sind, spricht die Tatsache, dass sie an jener Strafle gelebt
haben, die Polen mit Kénigreich Ungarn verband. Ferner wurden in der Gegend zahlreiche
polnische Exportgegenstinde entdeckt. MesTErRHAzZY, Karoly: Régészeti adatok Magyarorszag
10-11. szazadi kereskedelméhez. In: Szdzadok, 127, 1993, p. 456. MestiruAzy, Kéaroly: Lengyel-
magyar kapcsolatok a 10-11. szazadban. In: Szdzadok, a. 138, 2004, pp. 380-401.

" Wenskus, Reinhard: Studien zur historisch-politischen Gedankenwelt Bruns von Querfurt, pp. 134-135.

* Trotz der Umkehr von Romuald kamen 17 Missionare unter die Ungarn. Catalogus fontium
historiae Hungaricae, vol. 3. Ed. Gowmsos, F. Albinus, Budapest 1937-1938, p. 2573.

Y SRH 2, p. 480, 488, 492. Uber die Eremitage bei dem Bischofssitz informiert die kleinere
Gerhardlegende: SRH 2, p. 475,

7 Uber die Prasenz des byzantinischen Christentums in Ungarn siehe zusammenfassend:
Moravesik, Gyula: Byzantium and the Magyars. Budapest 1970, pp. 102-119. Moravcsik,
Gyula: The role of the Byzantine Church in Medieval Hungary. In: Moravesik Gyula: Studia
Byzantina. Budapest 1967, pp. 326-340 oder in: The American Slavic and East European Review,
6, 1947, pp. 134-151.

* Die Aufzihlung der Kloster siehe in Anmerkung 6. Moravesik, Gyula: Byzantium and the
Magyars, pp. 114-115.

¥ Dornvay, Béla: Asatéds a tthanyi Baratlakasok kozt 1942-ben. In: Balatoni Szemle, a. 1, 1942,
pp. 212-220. Csemect, Jozsef: A tihanyi barlanglakdsok. In: Archaeologiai Ertesitd, a. 7, 1946,
pp. 396407, KosmyAruy, Miklds: Quelques probléemes concernant la charte de fondation de
I'abbay de Tihany. In: Etudes historigues, vol. 1. Budapest 1960, pp. 230-251. Uzsoki, Andras:
A tihanyi Arpéad-kori remetetelep régészeti kutatdsa. In: Magyar Egyhdztdrténeti Vizlatok, a. 2,
1990, pp. 3541

75




auf dem St. Michaelsberg.® Der Griinder beider Eremitensiedlungen war Mitte
des 11. Jahrhunderts Kénig Andreas I. (1046-1060). Andreas wurde in Kiew er-
zogen, nach dem ostlichen Ritus getauft. Auch seine Frau kam aus Kiew,”' und
daher ist es sicher, dass die von ihm gegriindeten Eremitengemeinden auch aus
diesem Gebiet stammten.

Das ungarische Eremitentum im 11. Jahrhundert wurde zwar von drei
verschiedenen Gebieten aus motiviert, diese Motivationen scheinen aber sehr
dhnlich und konnten sich auch sehr leicht miteinander verkniipfen. Sowohl die
von der Reichskirche, als auch die von Ravenna kommenden Impulse weisen in
Richtung Siiditalien, in die Richtung der Eremiten des 6stlichen Ritus. Die Rolle
der Ostlichen Traditionen ist natiirlich im Falle der Eremiten aus Kiew besonders
pragend. Die drei verschiedenen Richtungen waren also in ihren Grundideen
ahnlich und férderten die Kontaktaufnahme der aus unterschiedlichen Gebieten
kommenden Eremiten in Konigreich Ungarn.

Typisch fiir die ungarischen Eremiten im 11. Jahrhundert war, dass sie eng
mit den monastischen Gemeinden zusammenlebten. Zoerard-Andreas und Bene-
dikt, die im Gebiet der Fliisse Neutra und Waag (Vah) lebten, waren Mitglieder
des Benediktinerklosters in Zobor,** und standen laut ihrer Legende auch mit dem
Kloster in Pannonhalma in Verbindung.® Auch Gerhard lebte als Finsiedler in der
Nahe einer monastischen Gemeinde, des Klosters in Bakonybél.* Die Eremiten-
siedlung bei Zebegény gehorte vielleicht zum Basilitenkloster S5t. Andreas auf dem
gegeniiberliegenden Ufer der Donau.” Das Hohlenkloster in Tihany war nur eini-
ge 100 Meter von der Tihanyer Benediktinerabtei entfernt.® Die Legende der zwei
am Fluss Waag lebenden Einsiedler legt die Annahme nahe, dass die Verpflegung
der Eremitengemeinden, insbesondere im Winter, von jenem Kloster aus gesichert
wirde, mit dem sie in Kontakt standen.” Alle bekannten Eremitengemeinden im

% CsemEct, Jozsef: A tihanyi barlanglakasok, p. 401. Pest niegye régészeti topogrdfidja. A szobi és a
vdci jiras. Magyar Régészeti Topogrifia, vol. 9. Ed.: Torma, Istvan. Budapest 1993, pp. 225-228.

5t Lexikon des Miktelalters, vol. 1. Ziirich 1980, pp. 601-602 {Gyorffy Gyorgy). Kristo, Gyula et
Makk, Ferenc: Az Arpdd-hiz uralkodéi. Budapest 1996, pp. 68-76.

2 Die zwei Eremiten waren vor ihrem Riickzug aus der Gesellschaft Ménche in der Abtei
in Zobor bei Neutra. Zoerard nahm bei seinem Monchsgeliibde den Namen Andreas auf.
Scriptores rerum Hungaricarum, vol. 1. Ed. SzentpETERY Imre. Budapest 1937, p. 357.

% Zoerard-Andreas und Benedikt hielten sich des éfteren in Pannonhalma auf. Benedikt
berichtete bei diesen Anlédssen tiber das Leben seines Meisters Zoerard-Andreas. Auf diese
Kenntnisse griff der Pécser Bischof Mor, ein ehemaliger Benediktinerménch in Pannonhalma,
zuriick, als er die Legende der zwei Heiligen verfasste. SRH 1, 357-359,

% A Pannonhalmi Szent-Benedek-Rend térténete 8, pp. 20-23.

* Die Einsiedlerei, das Hohlenkloster bestand aus 10 Réumen {Csemegi sprach frither von
9), sechs davon waren Wohnhohlen. Die Hohlen waren in zwei Etagen, (ibereinander in
der Felswand mit Blick auf die Donau eingerichtet. Im unteren Geschoss diente wohl ein
dreischiffiger Raum als Kirche. Die Zahl der Einsiedler diirfte nicht gerade hoch gewesen sein,
wahrscheinlich lebten sechs Manche da. Die Platzierung der Einsiedlerei sowie die Art, wie
sie der Landschaft eingepasst war, erinnert sehr an die Gestaltung der Eremitage in Tihany.
Csemeg, Jézsef: A tihanyi barlanglakasok, pp. 400-401. Pest megye régészeti topogrifidja. A szobi
és a vici jards. Magyar Régészeti Topogrifia 9, 225-228. Téta Imre H.: Sazava-Visegrad-Kijev.

In: Magyarok és szldvok. Ed.: Fejir, Adam et Tota Imre H. Szeged 1993, pp. 3-7. ROMHANYI
Beatrix F.: Kolostorok és tdrsaskiptalanok a kézépkori Magyarerszigon. Budapest 2000, p. 75.

% Csmrcr, Jozsef: A tihanyi barlanglakasok, pp. 398-400. Uzsoxi, Andrds: A tihanyi Arpad-
kori remetetelep régészeti kutatasa., pp. 37-41.

¥ Laut Legende schickte der Abt von Zobor wihrend der Fastenzeit Zoerard-Andreas
Lebensmittel, und zwar 40 Niisse. Diese Geschichte wird wohl die Erinnerung an den Kontakt

76



&
¥

11. Jahrhundert waren also in unmittelbarem Kontakt mit einer monastischen Ge-
meinde, die eremitische Lebensweise somit eng mit der monastischen verkniipft.

Bemerkenswert ist, dass einige bekannte Eremiten bzw. Eremitengemein-
den eine andere Richtung des damaligen Christentums repréasentieren als die
monastische Gemeinde, mit der sie in Verbindung standen. Bakonybél wurde
von Niederaltaich aus gegriindet,” das zur deutschen Reichskirche gehorte. Der
in seiner Nahe als Einsiedler lebende Gerhard kam aus Venedig nach Kénigreich
Ungarn. Die Lebensfiihrung der Eremiten am Fluss Neutra steht mit der Romu-
ald-Richtung, also mit Pereum bzw. Ravenna in Verbindung. Die naheliegende
Benediktinerabtei in Zobor kam durch die Vermittlung der St. Pdltener Benedik-
tinerabtei zustande, die als das Privatkloster des Passauer Bistums fungierte.* In
der Nachbarschaft der wahrscheinlich aus Kiew stammenden Eremitensiedlung
in Tihany existierte ein Benediktinerkloster mit franzdsischen Kontakten.®® Die
Orientation des Zebegényer Hohlenklosters und des Visegrader Klosters war
identisch, beide wiesen in die Richtung des &stlichen Christentums.

Das Verbindungssystem der Eremitengemeinden und der Kloster zeigt, dass
die Wurzeln der von der Reichskirche, von Norditalien oder eben aus Kiew kom-
menden eremitischen Inspirationen alle gleich waren, auf alle wirkte die streng aske-
tische Lebensauffassung der Eremiten des dstlichen Ritus. Daher war die Kooperati-
on eines Einsiedlers aus Venedig und eines Klosters mit deutscher Griindung nicht
weiter problematisch. Andererseits war der Zusammenhalt der aus verschiedenen
Gebieten stammenden Wirkungen und Kirchenpersonlichkeiten auch im Allgemei-
nen typisch fiir die Christianisierung im Konigreich Ungarn im 11. Jahrhundert.

Die Eremiten des 11. Jahrhunderts lebten offenbar nicht ganz einsam,
sondern bildeten kleine Siedlungen. Die von Archaologen freigelegten zwei
Hohlenkloster zeugen davon. In Tihany sind vier Gruppen von Klausen zu
unterscheiden.® In Zebegény fand man zehn Hohlen, von denen sechs Wohn-

der beiden aufrecht erhalten haben, SRH 2, p, 358. Auch der in Rinchnach lebende Eremit
Giinther bekam aus Niederaitaich zu essen. Im Winter 1011-1012 war Giinther wegen heftiger
Schneefille zehn Tage lang ohne Lebensmittel geblieben, bevor die aus Altaich geschickten
zwel Monche ihn erreichten. Prereer, Klaus: Der heilige Gilnter von Niederaltaich, pp. 104-106.

% A Pannonhalini Szent-Benedek-Rend toriénete B, pp. 11-20. SeinpLer, Max: Handbuch der
bayerischen Geschichte 1, p. 474.

¥ Mezey, Laszld: Dedksdg és Eurdpa. Budapest 1979, p. 99.

% Das Vorhandensein der franzdsischen Beziehungen beweist, dass der Schutzpatron des
Benediktinerklosters der ehemalige Bischof von Orléans, der hl. Anianus wurde, dessen
Verehrung auf Initiative von Konig Robert If. nach der translatio von Anianus im Jahre
1029 besonders verstdrkt wurde. Lexikon des Mittelalters 1, p. 644. Lexikon fiir Theologie und
Kirche 1. Freiburg 1993, p. 678. Die Griindung des Kloster wird mit dem Aufenthalt des
Cluniazenser Abtes Hugo in Ungarn einige Jahre zuvor zusammenhéngen. JorsaLpus: Vita
Odilonis. In: Monumenta Germaniae historica : Seriptores XV /2. Hannover 1963, p. §16. KoHNLE,
Armin: Abt Huge von Cluny (1049-1109). Sigmaringen 1993, p. 292. Dienzr, Hermann: Das
Itinerar des Abtes Hugo von Cluny. In: Newe Forschungen iiber Cluny und die Cluniacenser.
Ed.: TeLLensach, Gerd, Freiburg 1959, pp. 357-359 et 407. Cséxa, ]. Lajos: Geschichie des
Benediktinischen Monchtums in Ungarn, p. 77.

' Wegen der Felsenstiirze ist heute das genaue Ausmaf§ der Einsiedlerei nicht mehr
festzustellen. Csemegi, der nur zwei Gruppen der Hohlen erkannte, sprach von fiinf
Eremiten, die hier gelebt haben werden. CsemEicy, Jozsef: A tihanyi barlanglakasok, pp. 398
402. Bei den neueren Ausgrabungen wurden vier Klausengruppen freigelegt, die jeweils 70
m weit voneinander lagen. Die Grée der wohl als Kapelle fungierende Hohle war 28 m?

, das Refektorium sowlie der als Arbeitszimmer betrachtete Raum war 40 m2. Daher wird

77




hohlen waren.®” Auch tiber den hl. Gerhard wissen wir, dass er einen Gefdhrten
namens Mo6r hatte, der ihn auch nach Marosvar begleitete, bei der Organisation
des neuen Bistums mitwirkte,® und nach dem Martyrertod Gerhards (1046) der
[eiter des Bistums wurde.” Auch Zoerard lebte nicht allein, wir kennen auch
seinen Gefahrten Benedikt, der den Martyrertod fand.®

' Im Zusammenhang mit Pereum erwiahnte ich, dass das Eremitentum im 11.

‘Jahrhundert nicht vollige Weltabgeschiedenheit, keinen vollstindigen Riickzug
aus der Gesellschaft bedeutete,® sondern es verband sich oft mit der apostoli-
schen Lebensform. Der zukiinftige Missionar bereitete sich als Einsiedler auf die
Bekehrung, auf die kirchenorganisatorische Titigkeit sowie auf den fiir Christus
zu erleidenden Mirtyrertod vor#” Auch im Falle des Eremiten Giinther, der Ba-
konybél gegriindet hat, ist die Verbindung zwischen Eremitentum und Missi-
on nachzuweisen. Giinther nahm personlich an der Bekehrung der Liutizen in
der Elb-Gegend teil,*®® und es ist nicht auszuschliefen, dass auch seine Reisen
nach Koénigreich Ungarn eine dhnliche Motivationen hatten. Das schonste Bei-
spiel dafiir ist der Lebensweg des Bruno von Querfurt. Der ehemalige Eremit
gewann nach jahrelanger Missionstitigkeit in fast ganz Mittel- und Osteuropa
die Ehrenkronen des Martyrertums.® Auch Romuald machte sich mit 24 anderen
auf den Weg nach Konigreich Ungarmn.” Gerhard fiihrte ebefalls ein Einsiedler-
leben, bekehrte dann auf dem Gebiet des Flusses Marosch ( Maros, Mures), bis
er schliellich als Bischof zum Martyrer wurde. Wie es scheint, war er auf seinen

nun angenommen, dass sogar 24 Eremiten in dieser Einsiedlerei gelebt haben kdnnten.
Uzsokl, Andras: A tthanyi Arpad-kori remetetelep régészeti kutatasa, pp. 37-41. Ich bin der
Meinung, dass es angesichts der Grole der ungarischen Kldster im 11-12. Jahrhundert die
Annahme iibertrieben ist, dass zur gleichen Zeit 24 Eremiten in Tihany gelebt haben sollen.

@ Csemrct, Jozsef: A tthanyi barlanglakasok, pp. 400-402, MRT. IX. 225-228.

8 Das Eremitenleben von Mér in Bakonybél wird in der kleineren Gerhardlegende erwihnt,
SRI 2, 472, Mors Titigkeit in Marosvar sowie seine Bischofszeit beschreibt die gréfsere
Gerhardlegende. SRH 2, pp. 495 et 503.

“ SRH 2, p. 503. Junisz, Kalmarn: A csanddi piispokség torténet az alapitdstél a tatdrjdrdsig (1030-1242).
Maké 1930, pp. 83-87. Junisz, Kalman: Das Tschanad-Temesvarer Bistum im friihen Mittelalter.
Miinster 1930, p. 77. Manche vertreten die Auffassung, selbst Giinther habe sich als Eremit bei
Bakonybél aufgehalten. Prerrer, Klaus: Der heilige Glinter von Niederaltaich, p. 109.

5 SRH 2, p. 357.

¢ Zwar war fiir die Basiliteneremiten in Kalabrien typisch, dass sie sich in die Berge
zuriickgezogen haben, trotzdem bedeutete dies nicht, dass sie sich von der Welt
abgeschirmt hitten. Sie pilgerten nach Rom, ins Heilige Land, nach Griechenland usw.

In jeder zeitgendssischen Diskussion von Monchen ist die Mobilitit der Eremiten ein
wiederkehrendes Element. Eickriors, Ekkehard: Basilianer und Ottonen, pp. 34-35. Auch
Giinther hielt sich nicht an die Vorschrift der , stabilitas loci”. GrRunpmany, Herbert:
Deutsche Eremiten, Einsiedler und Klausner im Hochmittelalter, pp. 74-77.

% Sypow, Jiirgen: Probleme der Camaldulensischen Ostmission. In: Heidenmission wid
Kreuzzugsgedanke in der deutschen Ostpolitik des Mittelalters. Ed.: Beumann, Helmut. Darmstadt
1973, pp. 151-153.

6 e Chronik des Bischofs Thietmar von Merseburg, In: Monumenta Germanine historica :
Scriptores revum Germanicarumnt. Nova serigs, vol. 9. Ed.: HoLzmann, Robert. Berlin 1935, p. 462.
Prrrrer, Klaus: Der heilige Giinter von Niederaltaich, p. 109. StaprmiiLLER, Georg - Prister,
Bonifaz: Geschichte der Abtei Niederaltaich 741-1971, p. 115.

# Zur geographischen Ausbreitung der Mission von Bruno: Wenskus, Reinhard: Studien zur
historisch-politischen Gedankernwelf Bruns von Querfurt, pp. 144-145 et 191-192.

7 Auch der Wunsch nach dem Tod, den man fiir Christus erleiden wird, spielte bei der
Missionstétigkeit der Schiiler von Romuald in Ungarn eine Rolle. CFHH 3, p. 2573, Svpow,
Jirgen: Probleme der Camaldulensischen Ostmission, pp. 152-153.

78




§

Martyrertod vorbereitet, denn der alte, mittlerweile Bischof gewordene Eremi-
tenménch provozierte geradezu die iiber ihn herfallenden Heiden, wie dies in
der gréBeren Gerhardlegende plastisch dargestellt wird.”! Uber die Missionsta-
tigkeit von Zoerard-Andreas und Benedikt stehen uns keine Angaben zur Ver-
fligung, dass sie aber mobil waren, folgt aus der vermutlichen Verbindung zwi-
schen Andras und dem hl. Gerhard™ sowie die nicht seltenen Besuche Benedikts
in Pannonhalma.”™

All das beweist, dass das Eremitentum in der ersten Halfte des 11. Jahrhun-
derts auch in Konigreich Ungarn nicht die einsame Gottessuche bedeutete, son-
dern oft mit der Mission, der aktiven Mitwirkung, ja der apostolischen Aufgabe
verkniipft wurde. Das Mirtyrertum wurde als die Krénung des apostolischen
Lebens betrachtet, zu der es aber nicht vorzeitig, sondern erst nach einer erfolg-
reich durchgefiihrten Bekehrung, sozusagen verdienterweise, nach Abschluss
einer Missionslaufbahn kommen durfte. Darauf weisen der Tod von Bruno von
Querfurt und dem hl. Gerhard sowie die Geschichte der nach der Umkehr von
Romuald aus Pereum nach Kénigreich Ungarn kommenden Eremiten.

Die Verehrung der Eremiten Anfang des 11. Jahrhunderts war in der zwei-
ten Halfte des Jahrhunderts bereits nachzuweisen. Mér, der Bischof von Pécs,
der sie personlich kannte, schrieb die Legende der Eremiten aus der Gegend um
Neutra.™ Ihr Kult wurde mit Sicherheit von den Neutraer Herzdgen, insbesonde-
re von Géza gefordert.” Der Konig Ladislaus der Heilige sprach 1083 neben Ger-
hard auch Zoerard-Andreas und Benedikt heilig. Drei von den fiinf im Jahre 1083
kanonisierten Heiligen (Konig Stephan der Heilige, Herzog Emerich der Heilige,
hl. Gerhard, hl. Zoerard-Andreas und Benedikt) standen mit dem Eremitentum
in Verbindung. Demgegentiber forderte die ungarische Kirchenreform um die
Wende des 11.-12. Jahrhunderts, die in der Gesetzgebung, in den Synodalbe-
schliissen greifbar wird, die eremitische Lebensform nicht.

Bei der Heiligsprechung von Zoerard-Andreas und Benedikt steht auch nicht
ihre eremitische Lebensfithrung im Mittelpunkt, sondern vielmehr die personliche
Verehrung der zwei Konige Géza und Ladislaus des Heiligen. Als Herzdge stan-
den sie beide in engem Kontakt zur Basilika St. Emmeram in Neutra, zum sakralen
Zentrum des Herzogtums, wo die Gréber der zwei heiligen Eremiten waren. Der
Herr (dux) des um 1048 entstandenen Herzogtums (ducatus), das ein Drittel des Ge-
bietes des Landes ausmachte, betrachtete seine Macht als mit der des Kénig gleich-
rangig, und wollte dies auch dadurch zum Ausdruck bringen, dass er eine dhnliche
Reprasentation ausiibte. Die gleiche Absicht verfolgte man auch im Bereich des
Sakralen. Man nahm sich der Kirche in Neutra, im Zentrum des Herzogtums an
und forderte den sich gerade herausbildenden Kult der da begrabenen zwei Eremi-
ten. So spielte bei dem Zustandekommen deren Kultes neben der Verehrung ihrer
asketischen Lebensweise auch eine Rolle, dass sie mit ihrem Leben und mit ihrem
Kult mit dem Territorium des Herzogtums, mit dessen Zentrum verbunden waren.
Sie trugen damit der sakralen Festigung der herzoglichen Macht bei.

7' SRH 2, pp. 489-504.

72 Deliberatio X, 520, 570 et 660.

7 SRH 2, pp. 357-358.

7 SRH 2, pp. 357-361.

7 Der Neutraer Herzog Géza forderte den Kult der zwei Heiligen und erwarb vom Pécser
Bischof Mor eine Reliquie von Benedikt die Hilfte dessen BliBergiirtels. SRH 2, p. 360.

79




Die Verbindung zwischen Eremitentum und Herzogtum hatte noch eine Di-
mension. Die in fast unbewohnten Gebieten lebenden, mit der kirchlichen Hierar-
chie jedoch Kontakte unterhaltenden Einsiedler vertraten in den Randgebieten die
Oberhoheit der ungarischen Kirche, und somit auch die des ungarischen Staates.
Und dies verband die Eremiten fast funktional mit dem Herzogtum. Das Her-
zogtum kam um 1048 zustande, und eine seiner Aufgaben war, die Staatsmacht
irt den rar bewohnten Peripherien des Landes zu reprasentieren, den Ausbau der
kirchlichen und weltlichen Verwaltung zu unterstiitzen™ sowie natiixlich den
Grenzschutz zu iibernehmen. Um die Mitte und in der zweiten Halfte des 11. Jahr-
hunderts wissen wir nichts dariiber, ob es auf dem Gebiet des Herzogtums Ere-
mitensiedlungen gab, die Verehrung von Zoerard-Andreas und Benedikt durch
Geza I. und Ladislaus dem Heiligen konnte jedoch auch daraus geschdpft haben.

Um die Wende des 11.-12. Jahrhunderts ist in Konigreich Ungarn im Zu-
sammenhang mit der Kirchenreform eine umfassende Legislative festzustellen.
Es wurden wichtige Synoden gehalten, so im Jahre 1092 in Szabolcs oder im er-
sten Jahrzehnt des 12. Jahrhunderts in Gran. Die neuen Kirchengesetze wollten
die ungarische Kirche und deren Institutionssytem regulieren. Der Status des
Moénchtums, seine Beziehung zum Bischof und damit sein Platz innerhalb der
Kirchenorganisation wurden geregelt. Die neuen Synodalbeschliisse schwei-
gen sich aber tiber die Eremiten aus. Es wird vielmehr die monastische Lebens-
form unterstitzt. Der 37, Artikel der 1. Graner Synode schreibt vor, dass jeder
Monch der Benediktinerregel folgen soll.”” Im Artikel 41 steht: Wenn jemand eine
Monchskutte hat, so soll er einem Kloster beitreten oder seine Kutte ablegen und
Bufle tun.”® Aus diesen Beschliissen wird klar, dass die Reform, die mit Konig
Koloman (1096-1116) und seiner Umgebung zu verbinden ist und bis Ende des
12. Jahrhunderts die Entwicklung der ungarischen Kirche bestimmte, die eremi-
tische Lebensform nicht bevorzugte. Dafiir spricht auch, dass der Kult um die
zwei heiligen Eremiten in Neutra lokal blieb.” Auch die jiingeren Eremitenor-
den lielen sich im 12. Jahrhundert in Konigreich Ungarn nicht nieder. So ist es
kein Zufall, dass wir auch von dem Versuch der Karthéuser, sich in Konigreich
Ungarn niederzulassen, in dieser Zeit nichts wissen. Die zwei basilitischen Ere-
mitensiedlungen lebten zwar laut archdologischer Funde weijter.” Vielsagend ist
aber, dass wir aus dem 12. Jahrhundert nur eine einzige schriftliche Quelle iiber
Eremiten in Konigreich Ungarn haben.® Konig Bela II. (1131-1141) bewilligt in

7 Kristo, Gyula: A XI. szdzadi hercegség toriénete Magyarorszigon. Budapest 1974, pp. 40-107.
Kristé, Gyula: Die Arpaden-Dynastie, p. 89.

77 Zavopszry Levente: A Szent Istvdn, Szent Liszlo 2s Kalmin korabeli torvények és zsinati
hatdrozatok forrdsai, p. 202.

7 Ibidem, p. 202.

7 So1ymos, Szilveszter: Szent Zoerard-Andrds (Szorid) és Benedek remeték élete és knltusza
Muagyarorszdgon. Budapest 1996, p. 57.

8 Das Hohlenkloster in Tihany wurde irgendwann im Laufe des 12. oder Anfang des 13.
Jahrhunderts von den Basiliten aufgegeben, und es funktionierte danach als Priorat des
Tihanyer Benediktinerklosters weiter. Uzsoki, Andras: A tihanyi Arpad-kori remetetelep
régészeti kutatisa, p. 36. Zu Zebegény: Pest megye régészeli topogrifidja. A szobi és a wici jirds.
Magyar Régészeti Topografia 9, p. 227.

# Obwoh! das Eremitenleben des Riickzugs aus der Gesellschaft bedurfte und die Ménche
mit dieser Lebensfithrung selbstredend der Schriftlichkeit entfieler, ist der Quellenmangel
bemerkenswert,

80



2

den dreissiger Jahren des 12 Jh. die Schenkung des Eremiten Andreas, des ehe-
maligen Veszprémer Propstes, flir das Kloster in Pannonhalma.®? Offensichtlich
stand das Eremitentum von Andreas mit Pannonhalma in Kontakt. Die Eremi-
tensiedlungen, wenn sie tiberhaupt fungierten, diirften nicht bedeutend gewesen
sein, Monche werden hochstens voriibergehend darin gelebt haben. Thnen kam
nur als Erginzung der monastischen Lebensform eine Rolle zu. Diese kleinen
Sledlungen waren eng mit einem Benediktinerkloster verbunden, sie standen un-
ter dessen Kontrolle und verfiigten somit iiber keine Selbstandigkeit. Dies erklart
auch, dass sie in den archivalischen Materialien und Besitzvermerken nicht zu
finden sind.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass das ungarische Christentum
Anfang des 11. Jahrhunderts die Eremitentraditionen kennen gelernt hat, ab der
zweiten Hilfte des 11. Jahrhunderts wurde jedoch die eremitische Lebensform
von den Herrschern und Kirchenoberhduptern nicht mehr unterstiitzt. Das un-
garische Monchtum war bis Ende des 12. Jahrhunderts — abgesehen von einigen
Pramonstratenser Propsteien — ausschliefSlich monastisch geprigt. Die asketi-
sche Lebensfithrung der Eremiten konnte in der ungarischen Religiositét des 12.
Jahrhunderts nur marginal vorhanden sein.® Auch die Chronik der Pauliner aus
dem 16. Jahrhundert, die die Wurzeln des Eremitenlebens in Kénigreich Ungarn
zusammentfasste, weild keine bedeutenden Eremitentraditionen im 11.-12. Jahr-
hundert aufzuzahlen.® Erst in der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts wissen wir
wieder von Eremiten, in erster Linie in den Gebirgen Mecsek, Pilis, Semplin, bzw.
in den Bergen nordlich vom Balaton. Die zu Beginn des 13. Jahrhunderts entstan-
denen Eremitensiedlungen organisierten sich unabhéngig von den monastischen
Kirchen, wie dies am Beispiel der Eremiten auf dem Urdg-Berg bei Pécs und im
Pilisgebirge ersichtlich ist.

Dass die eremitische Lebensform dann in den Vordergrund kam, bezeugen
der Versuch der Kartduser, sich in den 40er Jahren in Ercsi niederzulassen,® das
Erscheinen der Wilhelmiten® sowie die Griindung des Paulinerordens.” All dies
signalisiert die Anderungen in der Gesellschaft und Religiositit des Konigreichs
Ungarn.

8 A Pannonhalmi Szent-Benedek-Rend torténete, vol. 1. Ed.: ErpLyi, Laszl6. Budapest 1902, p. 595.

# Dabei spielte vielleicht eine Rolle, dass es im 12. Jahrhundert zahlreiche Benediktinerabteien im
Lande gab. Bis Ende des Jahrhunderts ist die Existenz von mindestens 60 Benediktinerkldstern
nachgewiesen, es werden aber mit Sicherheit mehr gewesen sein. Kristé, Gyula: Tatarjards
eltti bencés monostorainkrol, p. 405. Die Menschen, die auf der Suche nach Gott waren,
wurden von den Benediktinerkldstern angezogen und in ihre Rethen aufgenommen.

™ Gyoncyost, Gregorius: Vitae fratrum eremitarum Ordinis Sancii Pauli primi evemitae.

Ed.: Hervay, Franciscus L. Budapest 1988, pp. 35-36.

8 Vetera monumenta historica Hungariam sacram illustrantia, vol. 1. Ed.: Teiner, Augustinus.
Romae 1859, p. 164. Entz, Géza: Az ercsi bencés monostor, In: Milvészettrténeti Ertesits, a. 14,
1965, p. 241.

8 Koszra, Laszlo: Vilhelmitak. In: Korai magyar toriéneti lexikon. Ed.: Kristé, Gyula. Budapest
1994, p. 730.

¥ Sarpak, Gabor: Entstehung und Frithgeschichte des Ordens der Pauliner. In: Zeitschrift fiir
Kirchengeschichte, 99, 1988, pp. 93-101.

81




