
BUDAPESTER STUDIEN 
ЯЯЁШШЁИШЁШЁШЁЁЁ^Ш^̂ Ш ZUR
LITERATURWISSENSCHAFT

Károly Csúri/Magdolna Orosz/ 
Zoltán Szendi (Hrsg.)

Massenfeste
Ritualisierte Öffentlichkeiten in der 

mittelosteuropäischen Moderne

PETER LAN G
Internationaler Verlag der W issenschaften 14



BUDAPESTER STUDIEN 
ZUR

LITERATURWISSENSCHAFT
Herausgegeben von Magdolna Orosz

Band 14

PETER LANG
Frankfurt am  Main • Berlin • Bem • Bruxelles • New York • Oxford - Wien



Károly Csúri/Magdolna Orosz/ 
Zoltán Szendi (Hrsg.)

Massenfeste
Ritualisierte Öffentlichkeiten in der 

mittelosteuropäischen Moderne

PETER LANG
Internationaler Verlag der W issenschaften



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in 
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Daten sind im Internet über <http://www.d-nb.de> abrufbar.

Unterstützt durch den Ungarischen Nationalfonds 
für Forschung und Innovation (NKFP6 / 00097 / 2005).

Gedruckt auf alterungsbeständigem, 
säurefreiem Papier.

ISSN 1617-903X 
ISBN 978-3-631-59138-3

© Peter Lang GmbH
Internationaler Verlag der Wissenschaften 

Frankfurt am Main 2009 
Alle Rechte Vorbehalten.

Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich 
geschützt. Jede Verwertung außerhalb der engen Grenzen des 

Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung des Verlages 
unzulässig und strafbar. Das gilt insbesondere für 

Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen und die 
Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen Systemen.

www.peterlang.de

http://www.d-nb.de
http://www.peterlang.de


Inhaltsverzeichnis

Vorwort......................................  9

1. Ideologisierungen............................................................................................... 15

Boldizsár Vörös:
Verschiedene politische Mächte -  in derselben Hauptstadt.
Symbolische Raumbesetzungen in Budapest 1918-1919.......................................17

Amália Kerekes / Katalin Teller:
„die Masse besitzt nicht nur Phantasie, sondern auch Gedächtnis“.
Massenpolitik auf den Unterhaltungsarealen von Wien und Budapest
in der Zwischenkriegszeit.......................................................................................... 35

Peter Stachel:
„... seine österreichische Heimat, sein deutsches Volk ...“.
Die Schubert-Zentenarfeiern 1928 in Österreich zwischen 
Deutschnationalismus und österreichischer Identität..............................................55

Bálint Kovács / Ildikó Tóth:
„Denn Ihr seit die Zukunft“. Die Selbslinszenierung des austrofaschistischen
Ständestaates für die Wiener Jugend auf der Kinderhuldigungsfeier
am 1. Mai 1934........................................................................................................... 71

Zsolt К. Horváth:
Das uralte Orchester der menschlichen Stimme. Politikum,
Musik und Kollektivität in der Tätigkeit des Chors
von Piroska Szalmás (1930-1940)............................................................................ 85

Gabriella Rácz:
Ein liturgisches Massenfest: die Prozession. Kultursemiotische
und historische Aspekte............................................................................................. 97



6

2. Fiktionalisierungen..........................................................................................113

Elisabeth Großegger:
Der Kaiserhuldigungsfestzug (Wien 1908) und Robert Musils Parallelaktion. 
Wirklichkeitssinn versus Möglichkeitssinn........................................................... 115

Magdolna Orosz:
„Weltösterreichisches Menschheitswerk“. (Massen-)Feste bei Robert Musil 
und Joseph Roth........................................................................................................ 131

Patrick Plannkuche:
Individuum und „Masse“ in Maria Leilners Roman Hotel Amerika (1930).... 149

Benedek Kurdi:
Durch die schwarze Brille. Öffentlichkeit, Gesellschaft und Verbrechen
im Kriminalroman Budapest Noir von Vilmos Kondor (2008).........................167

3. Medialisierungen..............................................................................................175

Márta Horváth:
Domkuppeln und Palastfassaden. Berliner und Wiener Kinopaläste
der 1910er und 1920er Jahre....................................................................................177

Peter Seibert:
„Wie die Hunnen mit den Nibelungen das Sonnwendfest feierten“, 
Masseninszenierungen in Fritz Langs Nibelungen..............................  187

Judit Szabó:
Das Ornament und die Matrix. Über die Deutung filmischer Darstellung
der Masse bei Kracauer und Benjamin.................................................................197

4. Inszenierungen.................................................................................................209

Zoltán Szendi:
Theaterleben in den Feuilletons der Fünfkirchner Zeitung um 1900................ 211



Matjaz Birk:
Deutsche und slowenische Erinnerungskullur im Spiegel der Mariborer 
Periodika aus der Zeit nach dem Zerfall der Donaumonarchie..........................223

Erika Garics / Judit Hasznos:
Wandel der Aktivitäten und Kompetenzen des jüdischen Vereins OMIKE 
von seiner Gründung 1909 bis zu seiner Auflösung 1944..................................233

5. Funktionalisierungen...................................................................................... 249

Edit Király:
Majestät in Beltlergewand. Figuren der Landschaftsverbesserung
am Beispiel der großen Donauregulierung in Wien 1870-1875.........................251

Karin Harrasser:
Zusammensetzungen. Prothetische Figuren der Zwischenkriegszeit..................263

Biografische Notizen................................................................................................ 285

7



Judit Szabó

Das Ornament und die Matrix
Über die Deutung filmischer Darstellung der Masse
bei Kracauer und Benjamin

Das historisch-kulturelle Phänomen, dass nach dem Aufstieg großstädtischer 
Menschenmengen auch bald ein passendes visuelles Medium auftaucht, um die 
Erfahrung der gestaltlosen Massen einzufangen, wird in der Regel mit dem medi­
entechnischen Foitschritt erklärt. Dieses Argument erweist sich jedoch für manche 
Theoretiker des frühen Films, die nach komplexen kulturtheoretischen Entwürfen 
trachten, als unzureichend. In den filmtheoretischen Versuchen der Zwischen- 
kriegszeil lässt sich kaum übersehen, dass sich der Aufbruch des Films mit einigen 
vom großstädtischen Dasein und modernen Verkehr herbeigeführten aktuellen 
kulturellen Wirkungen verbinden lässt, die auch in der Verbreitung neuer Wahr­
nehmungsweisen zum Ausdruck kommen.

Im Folgenden werden zwei Essays behandelt, die die Masse als kapitalistisches 
Phänomen, zugleich aber -  hinsichtlich der heraufbeschworenen neuartigen Walir- 
nehmungs- und Sichtweisen -  als Indikator sozialer und historischer Verwandlungen 
anführen. In diesen Texten wird die Masse vom trivialen Begriff abweichend nicht 
als anonyme großstädtische Menge vorgeführt, sondern als konstitutiver Bestand­
teil der -  die Wirklichkeit montagefönnig streuenden -  filmischen Sichtweise 
(Das Kunstwerk im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit, 1935-36) bzw. 
als formierbarer Massen-Körper, dessen ineinander verschachtelte Ansichten die 
topologischen Relationen der gesellschaftlichen Wirklichkeit zum Vorschein brin­
gen (Das Ornament der Masse, 1927).

Kracauer unterstreicht später in seiner Filmtheorie von 1960 das beinahe zeit­
gleiche Aufkommen der Massen in den Großstädten und der filmischen 
Reproduktion, die bereits in ihren Anfängen auf spektakuläre Weise die Masse zu 
ihrem Gegenstand gemacht habe. Obwohl Kracauer diesbezüglich keine nähere 
Erläuterung liefert, bemerkt er das tiefe Zusammenspiel des Films und der Masse 
erahnend, dass ,,[e js gewiß mehr als ein bloßer Zufall [ist], daß schon die allerersten 
Lumière-Filme sowohl Arbeitermengen wie das Durcheinander von Ankunft und 
Abfahrt auf einem Bahnhof vorführten.“ ' Kracauer sieht -  laut eigener Aussage -  1

1 Siegfried Kracauer: Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklichkeit, ßd. 3. Hg. v. 
Karsten Witte. Frankfurt/M.: Suhrkamp 31979, S. 83.



198

im Aufbrechen der filmischen Massendarstellungen mehr als bloß eine zufällige 
Begebenheit, und erläutert die häufigen Massendarstellungen durch die Lust der 
Massen an visuellen Reizen und die optische Kapazität des Films. Das rege 
Interesse des Films an der Masse erklärt sich für Kracauer durch das glückliche 
Zusammenfällen zweier unabhängiger Phänomene: einerseits das Verlangen der 
Massen nach flüchtigen und nervenreizenden visuellen Erfahrungen, andererseits 
das technische Potenzial des Films, von Massen -  durch Montagetechnik, mittels 
einer Kombination von Panoramaaufnahmen und Naheinstellungen -  ein totales 
Bild liefern zu können.

Obzwar Kracauer Erläuterungen bezüglich der ursprünglichen Verknüpfung von 
Film und Masse vorenthält, schenkt er einem neuartigen ästhetischen Phänomen 
Aufmerksamkeit, welches sich durch die spezielle Art und Weise der Zurschaus­
tellung von Massen auszeichnet. Er vermutet ein prägnantes Merkmal des Zeitalters 
in jenen inszenierten Veranstaltungen, welche die Massen in großen Stadien zu 
geometrischen Formationen werden lassen und dem schaulustigen Publikum -  
nicht nur vor Ort, sondern auch in Form von Filmwochenschauen -  präsentieren. 
Diese eigenartigen Darbietungen werden von Kracauer „Massenomament“ genannt. 
Mit dieser Metapher akzentuiert er, dass die zur Schau gestellte Masse ein beein­
druckendes Spektakel vor Augen führt, zugleich aber eine ästhetische Erscheinung 
ist, die keine übertragene Bedeutung ausdrücken soll. Der Terminus „Ornament“ 
weist in erster Linie auf den Mangel an semantischen Intentionen hin, also darauf, 
dass vollkommene Formationen keine Bedeutungen tragen wollen, aber eben 
dadurch befähigt werden, funktionale und abstrakte Denkformen des Kapitalismus 
zu stilisieren. Die Analogie ergibt sich offenbar daraus, dass das Ornament nicht 
unbedingt einer Bedeutungszuschreibung bedarf, und eben durch seine potenzielle 
semantische Leere die kapitalistischen Produktionsverhältnisse zu demonstrieren 
vermag. Das Ornament sei in semiotischer Hinsicht vor allem selbstreferenziell. 
Es erweist sich als reiner Selbstzweck, wie das kapitalistische Denken.2

Das Ornament ist sich Selbstzweck. Auch das frühere Ballett ergab Ornamente, die 
kaleidoskopartig sich regten. Aber sie waren nach der Abstreifung ihres rituellen Sinnes 
immer noch die plastische Gestaltung des erotischen Lebens, das sie aus sich hervortrieb 
und ihre Züge bestimmte. Die Massenbewegung der Girls dagegen steht im Leeren, ein 
Liniensystem, das nichts Erotisches mehr meint, sondern allenfalls den Ort des Erotischen

2 Siegfried Kracauer: Das Ornament der Masse. In: Ders.: Das Ornament der Masse. Essays. Frank­
furt/M.: Suhrkamp 1977, S. 50-63, hier S. 52.



199

bezeichnet. So auch haben die lebendigen Sternbilder in den Stadions nicht die Bedeutung 
militärischer Evolutionen. [...] Die Sternbilder meinen nichts außer sich selbst, und die 
Masse, über der sie aufgehen, ist nicht wie die Kompanie eine sittliche Einheit.3

Um dieses Phänomen mit seiner eigenartigen Semantik vor Augen zu führen, 
bedient sich Kracauer in seinem Essay der Metaphorik des Ornaments. Zugleich 
belont er, dass die damit beschriebene Formation nicht metaphorisch ist.4 Die 
visuellen Figuren wollen nichts anderes bedeuten, als sie per se sind. Immerhin 
sind sie derart monströse Ornamente, dass sie sich in dem Sinne als spezifisch 
erweisen, indem sie ein weitläufiges Feld und eine dynamische, bewegliche Optik 
verlangen. Dabei unterstreicht Kracauer die Einsicht, dass diese Ornamentik 
„nicht dem Innern der Gegebenen entwächst, sondern über ihnen erscheint“5, also 
erst mit einem Blick von oben sichtbar wird.6 Dementsprechend haftet dem 
Massenornament eine neue Sichtweise an, die imstande ist, dieses Bild von den 
Menschen als Massenteilchen unerwartet in abstrakte Zeichenrelationen zu über­
führen. Diesbezüglich lassen Kracauers Erörterungen die Einsicht zu, dass die 
Flugbilder -  im Unterschied zu sprachlichen Beschreibungen -  nicht nur einen 
totalen Blick von oben gewähren, sondern in diesem Bild auch unsichtbare 
abstrakte Verhältnisse der Epoche zu erkennen geben -  ohne diesen Wechsel 
logisch, metaphorisch oder anderswie begründen zu müssen.

Eine Bildfolge erweist sich in diesem Sinne der sprachlichen Metaphorik gegen­
über weit überlegen, indem sie die Menschenkörper kraft des Bilderwechsels 
sowohl in ihrem organischen Charakter, als auch als Glieder abstrakter Relationen 
vorführt. Dementsprechend sehen die Betrachter nicht nur viele einzelne Körper, 
sondern zugleich eine gesichtslose Ornamentik, aus der die leeren Formalismus 
erstrebende Logik der kapitalistischen Ökonomie -  ohne zusätzliche metaphorische 
Deutung oder begriffliche Erklärung -  herauszulesen ist. Die Besonderheit dieser 
Optik liegt aber darüber hinaus darin, dass diese Zweideutigkeit gleichzeitig von 
mehreren Seiten und erst aus mehreren, sich ständig wechselnden Positionen

3 Kracauer 1977, S. 52.
4 Almut 'lixiorow: Unbegrifflichkeit und Essayismus. In: Dies., Ulrike Landfester, Christian Sinn 

(Hg.): Unbegrifflichkeit: Ein Paradigma der Moderne. Tübingen: Narr 2005, S. 107—123, hier S. 
114.

5 Kracauer 1977, S. 52.
6 Katja Schelller: Berlin, Wien... Wovon man spricht: das Thema Masse in deutschsprachigen Texten 

der zwanziger und Anfang der dreißiger Jahre. Versuch einer historisch-diskursanalytischen Lesart 
von Texten. Tönning, Lübeck, Marburg: Der Andere Verlag 2006, S. 353.



200

zugänglich wird. Zur Erörterung dieser Einsicht bedient sich Kracauer der Rhetorik 
der Hypotypose, die hier inmitten der perspektivistischen Visualisierung immer 
auch selbst mitgedacht und unmerklich ins Bild gerückt wird.7 Von der Beschrei­
bung der geschlossenen Massenformationen verschiebt sich der Akzent immer 
mehr auf den dies erfassenden Blick, der letzten Endes selbst noch den Essay als 
Bildschinn sieht. Die permanenten Perspektiven- und Positionswechsel werden 
im Essay durch dialektische Denkfiguren herbeigefühlt, welche das Spektakel des 
Ornaments aus mehreren Blickwinkeln erkennen lassen. Diesbezüglich schreibt 
Kracauer, dass die Masse von der einen Seite her eine organische Einheit darslelle, 
dennoch keine Möglichkeit zur Verbindung und Differenzierung von Massen­
teilchen bestehe. Es gebe weder einen gemeinschaftlichen Zusammenhalt, noch 
Individualität in der Masse. Das Organische sei bereits herausgenommen, „nur“ 
das Ornament ist sichtbar, das die Masse Sternenbildem ähnlich aus einer fernen 
Position erblicken lässt.8 Die Masse sei von der anderen Seite her eine abstrakte 
Ornamentik, die rationalisierende Strukturen abbildet, aber -  und dieser Gedanke 
mag einem erstaunlich Vorkommen -  darin komme zugleich die Regression der 
baren Natur zum Vorschein.

Den obigen Gedanken folgend gelangt man zur Einsicht, dass die Antinomien 
und ständigen Positionswechsel, die dem Begriff „Massenornament“ anhaften, 
eine filmische Sichtweise heraufbeschwören, die den Zuschauer nicht nur die 
sichtbaren, gewohnten Fonnen der Wahmehmungswelt, sondern eventuell auch 
die verborgenen Konditionen der Wirklichkeit -  in räumlichen Formationen -  
erfassen lässt. Kracauers Massenomament lässt die vagen Umrisse eines medien­
spezifischen Phänomens erkennen, das sich als „Ausdruck von Zeittendenzen“ nur 
dem stark fokussierenden beweglichen (Kamera-)Auge zeigt und den Beobachter 
mittels dieser Optik zu einer sozialphilosophischen Reflexion anregt. Kracauer 
bedient sich bei dieser Erörterung der marxistischen Terminologie: Demnach 
spiegelt das Massenornament als Oberflächenerscheinung die Strukturen des 
Unterbaus -  die kapitalistischen Produktionsverhältnisse -  wider. Als Phänomen 
des Überbaus gewährt das Massenomament keinen tatsächlichen Einfluss auf die 
Konstituenten der Wirklichkeit, es verspricht jedoch eine progressive Sichtweise 
bzw. „einen unmittelbaren Zugang zu dem Grundgehalt des Bestehenden“ .9 Damit 
stellt es eine höhere Stufe der Wirklichkeit im Geschichtsprozess dar, dessen

7 Todorow 2005, S. 123.
8 Kracauer 1977, S. 52.
9 Ebd., S. 50.



201

Komplexität sich nur mit der Verschränkung von heterogenen Perspektiven und 
Positionen erkennen lässt. Kracauer misst dementsprechend der zunehmenden 
Sichtbarwerdung der Massen ein Anschauungspotenzial zu, das -  die Ästhetik des 
Erhabenen ausschöpfend -  prägende Wirklichkeitsformen als räumliche Ordnungen 
aufspüren lässt.

Walter Benjamin geht auf das Problem der filmischen Massendarstellung und 
der tatsächlichen kollektiven Selbstbeobachtung auf explizite Weise erst im letzten 
Kapitel des „Kunstwerk“-Aufsatzes ein, dennoch lässt sich seine Schrift als theore­
tischer Ansatz (unter anderem) zur Offenlegung verdeckter Sinnzusammenhänge 
zwischen den Massenphänomenen und den aufbrechenden Reproduktionstechniken 
deuten. Benjanin versucht in seinem „Kunstwerk“-Aufsatz nachzuweisen, dass 
die aktuellen gesellschaftlichen Veränderungen, die sich vor allem in Massen­
bewegungen manifestieren, „im engsten Zusammenhang“ mit dem Aufbruch der 
technischen Reproduzierbarkeit und der darauf folgenden Erschütterung der 
ästhetischen Tradition stehen. Benjamin nimmt diesbezüglich eine vage und 
erklärungsbedürftige Behauptung vorweg, dass der machtvollste „Agent“ der auf­
brechenden Massenbewegungen nichts anderes als der Film selbst sei.10 11

Ausgangspunkt und Grundlage von Benjamins Untersuchung bildet die bekannte 
These über die Verkümmerung der Aura, die nach Benjamin eine Neuorientierung 
in den Wahrnehmungsweisen signalisiert. Der Verfall der Aura lässt sich geset­
zmäßig auf sozialgeschichtliche Voraussetzungen zurückführen, im gegebenen Fall 
auf die zunehmenden Bedürfnisse der Massen nach Ausdehnung ihres 
Wahmehmungs- und Handlungsfeldes: „Die Dinge sich »näherzubringen«“ bzw. 
„das Einmalige jeder Gegebenheit durch die Aufnahme von deren Reproduktion“ 
zu überwinden." Hingegen setzt Benjamin für das Ineinandergreifen des Verlangens 
nach einem ausgedehnten Zugang zu Kunst und Kultur (ohne die Aura von Tradition 
und Echtheit) und der unbegrenzten technischen Reproduzierbarkeit weder ein 
zeitliches Aufeinanderfolgen, noch einen streng kausalen Bezug voraus. Vielmehr 
deutet er dabei auf ihre gemeinsamen, nicht hinterfragbaren archäologischen 
Konditionen hin, die der Kultur des Spätkapitalismus zugrunde liegen. Bei dieser 
Erörterung greift auch Benjamin auf das marxistische Basis-Überbau-Modell 
zurück, und erklärt die gewaltige Umwälzung im Überbau durch den Einbruch der

10 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. (Erste 
Fassung) ln: Deis.: Gesammelte Schriften. Bd. 1.2. Hg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppen­
hausen Frankfurt/M.: Suhrkamp 1974, S. 435-470, hier S. 439.

11 Ebd., S. 435.



202

technischen Medien in die institutionalisierten Systeme und Wahrnehmungsweisen. 
Diese seien zwangsläufige Entwicklungen, die dem ökonomischen Umbruch in 
den Produktionsverhältnissen -  im Unterbau -  mit einer Zeitverschiebung nach- 
folgen.12 Der Bruch im Unterbau, der von der Durchsetzung kapitalistischer 
Produktionsbedingungen und damit einhergehenden differenzierten Lebens­
bedingungen gekennzeiclmet ist, bewirkt laut Benjamin eine sich langsamer voll­
ziehende Durchsetzung der Produktionstechniken. Obwohl der Aufbruch der groß­
städtischen Massen und die automatisierten Arbeitsverläufe in der Industrie -  
bzw. in deren Folge die Umwälzung der natürlichen Wahmehmungsweisen -  der 
technischen Reproduzierbarkeit der Kunstwerke unbestreitbar vorangeht, lässt sich 
in ihrem Verhältnis dennoch eine geschichtsmächtige Dialektik vorwegnehmen. 
Einerseits wird den Massen kraft der Reproduzierbarkeit der neuen Medien eine 
massenhafte Verfügbarkeit über die kulturellen Produkte verschafft, andererseits 
können die Massen durch den Gebrauch der neuen Medien Kontrolle über die 
gesellschaftlichen Systeme ausüben. Die Reproduktionsmedien sind also eventuell 
imstande, sogar in die strukturellen Voraussetzungen der Kultur einzudringen. 
Dieser Gedanke setzt freilich die vage Vermutung voraus, dass die neuen Medien 
-  entgegen früheren Reproduktionstechniken -  nicht nur die Systeme des Über­
baus umformen, sondern zum Teil die grundsätzlichen Konditionen der Kultur aus­
machen. Folglich operieren sie nicht nur in den institutionellen Systemen, sondern 
zugleich in den ihnen zugrunde liegenden Produktionsverhältnissen.

Wie bereits erwähnt, bezieht sich die eine grundlegende Problemstellung des 
„Kunstwerks“-Aufsatzes auf das Verhältnis vom technisierenden Kunstsystem zur 
wahrgenommenen Wirklichkeit, in dem gegebenen Fall auf die Dialektik des Films 
und der Masse. Benjamin betont dabei das auf technischen Konditionen basierende 
Potenzial des Films, den Massen zu einem neuen politischen Bewusstsein zu ver­
helfen, also politische Mittel für die Massen bereit zu stellen. Benjamin befürwortet 
im Einklang mit Kracauer offenbar einen emanzipatorischen Mediengebrauch der 
Massen, wodurch ästhetische Phänomene zur Bewusstwerdung der kapitalistischen 
Ökonomie führen.13 Bei Benjamin stellt die erste Stufe dieses Prozesses die Ent­
bindung ästhetischer Phänomene von ihrem kontemplativen und „sammelnden“ 
Rezeptionsvorgang dar, der sich am deutlichsten im Kino, durch eine kollektive 
Wahrnehmung, vollzieht. Das Unlerhöhlen der kontemplativen Haltung wohnt

12 Rainer Leschke: Einführung in die Medientheorie. München: Fink 2003, S. 166.
13 Rainer Rochlitz: Drei Ästhetik-Paradigmen bei Benjamin. In: Klaus Garber, Ludger Rehm (Hg.): 

Global Benjamin. München: Fink 1999, S. 161-187, hier S. 178.



203

jedoch nicht nur dem Kino, sondern als Potenzial bereits dem Film inne. Der Film 
zeichnet sich nämlich -  über die unendliche Reproduzierbarkeit hinaus -  auch 
durch einen schwachen Grad an Selbstreflexivität aus.14 15 Der Film zeigt das Aufge­
nommene ohne beständigen Referenzpunkt,13 d.h. er zeigt die Bilder, zersplittert 
sie aber im gleichen Zug. Dieser stroboskopischen Technik, die Bilder kaleidos­
kopartig zu verstreuen, wird mittelbar auch ein ästhetisch-politischer Auftrag 
zugeschrieben: das menschliche Sensorium mit dem Schock der visuellen Reiz­
überflutung vertraut zu machen, den Menschen zur Meisterung des akzelerierlen 
technischen Fortschritts und den Massen zur Erkenntnis ihrer potenziellen Macht 
zu verhelfen.16

Im Hinblick auf diesen Ansatz wird leicht ersichtlich, dass Benjamin das Ver­
hältnis des Films zur Masse grundsätzlich anders begreift als Kracauer. Obzwar 
Benjamin im Film das Instrument der Emanzipation der proletarischen Masse ent­
deckt, und auf diese Weise seine Potenziale nicht nur unter ästhetischem, sondern 
damit in Zusammenhang auch unter politischem Aspekt deutet, zeigt er verhältnis­
mäßig wenig Interesse an tatsächlichen filmischen Massendarstellungen. Das 
bedeutet keinesfalls, dass er die propagandistische Kapazität der filmischen 
Masseninszenierungen -  wie sie von den Faschisten weitgehend ausgeschöpft wird 
-  übersehen würde. Er betont vielmehr die Zwiespältigkeit der Technik: die Gefahr, 
dass die Massen der Neuheit der filmischen Technik ausgesetzt sind, zugleich aber 
die Chance, dass die Massen diese lechnik zu ihrer Mobilisierung in Besitz 
nehmen kőimen. Dies legt unter anderem die Einsicht nahe, dass Benjamin die 
„Masse“ in erster Linie nicht als äußerliches Objekt oder Gegenstand des Films, 
sondern als Metapher seiner verdeckten sozialen Kompetenz in Betracht zieht.

Der Film scheint für Benjamin die radikale Kunstform schlechthin zu sein, da 
er so undenkbar weit in die Wirklichkeit eindringt, wie keine andere Kunstform 
zuvor. Die massive Umstrukturierung des Wirklichen nehme ihren Anfang in der 
Umgestaltung des Selbstverhältnisses des Menschen, wie Benjamin am Beispiel 
der Selbstinszenierung des Filmdarstellers beleuchtet: „das Befremden des Dar­
stellers vor der Apparatur )...], von zu Hause aus von der gleichen Art ist, wie das 
Befremden des romantischen Menschen vor seinem Spiegelbild“ .17 Das

14 Dieter Mersch: Medientheorien zur Einführung. Hamburg: Junius 2006, S. 67.
15 Benjamin 1974, S. 457.
le „Unter den gesellschaftlichen Funktionen des Films ist die wichtigste, das Gleichgewicht zwischen 

dem Menschen und der Apparatur herzustellen. “ Benjamin 1974, S. 460.
17 Ebd., S. 451.



204

Gravierende an der filmischen Reproduktionstechnik sei jedoch nicht die spiegel­
bildliche Verdopplung und die ironische Erfahrung der Selbstentfremdung -  die 
bereits von der romantischen Ästhetik vorweggenommen wurde - ,  sondern das 
paradoxe Bewusstsein des Beobachtetseins durch einen Spiegel, hinter dem sich 
die Masse versteckt.

Nun aber ist dieses Spiegelbild von ihm ablösbar, es ist transportabel geworden. Und 
wohin wird es transportiert? Vor die Masse. Das Bewußtsein davon verläßt den Filmdar- 
steller natürlich nicht einen Augenblick. Er weiß, während er vor der Apparatur steht, hat 
er es in letzter Instanz mit der Masse zu tun. Die Masse ist’s, die ihn kontrollieren wird. 
Und gerade sie ist nicht sichtbar, noch nicht vorhanden, während er die Kunstleistung 
absolviert, die sie kontrollieren wird. Die Autorität dieser Kontrolle aber wird gesteigert 
durch jene Unsichtbarkeit,'s (Hervorhebungen J. Sz.)

Die Masse tut sich hier als eine unsichtbare Autorität auf, die als konstitutive 
Komponente des Films jede Aufnahme kontrolliert. Die „unsichtbare Masse“ 
bezeichnet demnach eine konstitutive Zensurinstanz des Films, die mit dem -  
durch die Reproduzierbarkeit herbeigeführten -  ausgedehnten und erleichterten 
Zugang zur Wirklichkeit einhergeht.

Der Gedanke einer „unsichtbaren Masse“ bedarf freilich einer eingehenderen 
Erörterung, zu der der eine Aufsatz über den Flaneur weitere Anhaltspunkte liefert. 
In diesem Tèxt (1938-1940) lässt sich Benjamin anhand einiger Baudelaire- 
Gedichte über das kapitalistische Phänomen des großstädtischen Flanierens aus, 
wobei die gewöhnlichen Modalitäten der Wahrnehmung vom Pariser Rhythmus, 
dem pulsierenden Verkehr und permanenten Gedränge montageförmig zerstreut 
werden, ln diesen Ausführungen kommt die Einsicht noch prägnanter zum Vor­
schein, wonach die Masse eine „verborgene Figur“ einer Methode oder Technik 
ist, durch die das berauschende „Schauspiel“ der kapitalistischen Großstadt 
wahrgenommen werden kann.

In einigen Gedichten von Baudelaire, meint Benjamin, dringen die Konturen 
der Großstadt erst durch die Masse durch, und da erscheine Masse, die drängende 
Menschenmenge, nicht als beängstigendes, verschlingendes Gewimmel, sondern 
als ein (die Wahrnehmung verstreuendes) „Rauschmittel“ des Flaneurs. Der Flaneur 
wird durch die Masse in Rausch versetzt und dabei zum Genuss an der Streuung, 
Vervielfältigung, den „Reizwirkungen“ und „tausend Stöße[n]“ verholfen. Die 18

18 Ebd.



205

Masse wirkt auf ihn faszinierend und betäubend: Ihm entgeht die grausame 
Gleichgültigkeit und die zwanghafte Vermassung des Einzelnen im Straßengewühl.19 
Benjamin deutet in diesen Ausführungen die Großstadt als unbegreifliche Größe 
für den Flaneur, die einerseits durch die Masse verhüllt, andererseits erst durch sie 
wahrgenommen wird: In einigen Gedichten taucht Paris gar nicht als Sujet, 
sondern als „verborgene Figur“20 auf. Aber nicht einmal die berauschende Masse 
erscheint als richtiges Sujet; ihr wird auch nur nachgespürt und sie wird 
angedeutet durch das sprachliche Gewimmel an Wahrnehmungsbildern: durch die 
Aufsplitterung der Zeit, den ständigen Wechsel, die bewegenden Stöße und die 
unaufhaltsamen, flüchtigen Bewegungen.

In der Haltung des so Genießenden ließ er das Schauspiel der Menge aut sich einwirken. 
Dessen tiefste Faszination lag aber darin, ihn im Rausch, in welchen es ihn versetzte, die 
schreckliche gesellschaftliche Wirklichkeit nicht zu entrücken. Er hielt sie sich bewußt; 
so zwar wie Berauschte wirklicher Umstände >noch< bewußt bleiben. Darum kommt die 
Großstadt bei Baudelaire beinahe nie in der unmittelbaren Darstellung ihrer Bewohner 
zum Ausdruck.21

Die von Benjamin evozierten Denkbilder zeichnen eine paradoxe Konstruktion 
der Gedichte nach, die auf den Techniken des Verstehens und Verzerrens des 
Wirklichen beruht und meist als Verhüllung der Großstadt zum Ausdruck kommt. 
Dabei erweisen sich die von Benjamin herbeigeführten Metaphern, die Masse sei 
ein Schleier und ein Rauschgift, so bildstark, dass sie die „Masse“ von der Vor­
stellung einer wahrnehmbaren Menschenmenge entrücken und auf die verdeckten, 
unsichtbaren Konditionen einer geschilderten faszinierten Wahrnehmungsweise 
beziehen. Die „Masse“ wird in dieser Annäherung auf eine spezielle Wahmeh-

19 Walter Benjamin: Der Flaneur [aus Charles Baudelaire. Ein Lyriker im Zeitalter des Hochkapita­
lismus (1938/39; 1940)1. In: Ders 1974, Bd. I. 2, S. 537-569, hier S. 561.

20 Winfried Menninghaus: Walter Benjamins Theorie der Sprachmagie. Frankfurt/M.: Suhrkamp 
1995, S. 143. Menninghaus verbindet den Unterschied zwischen den Vorstellungen Masse als Sujet 
bzw. „verborgene Figur“ mit Benjamins Allegorie-Deutung, deren Problematik auch im Zusam­
menhang mit Baudelaires Überlegung zur modernité ausgeführt wird. Im allegorischen Augenblick 
vollzieht sich eine „Überblendung", infolge derer die vagen Umrisse der Antike im Modernen auf 
flüchtige und unbestimmte Weise durchscheinen. Die Analogie bezieht sich in erster Linie auf die 
Modalität der Überblendung. Vgl. Charles Baudelaire: Le peintre de la vie moderne. In: Ders.: 
Œuvres complètes. Tëxte établi et annoté par Y.-G. Le Dantec. Paris: Gallimard 1958, S. 89Iff.

21 Benjamin: Der Flaneur, S. 562.



206

mungsweise bezogen, die die Großstadt mit einer Htilie umgibt, wo die Eindrücke 
ihrer Gewichtigkeit und Beständigkeit unentwegt beraubt werden.

Dem Flaneur liegt ein Schleier auf diesem Bild. Die Masse ist dieser Schleier; sie wogt 
in „den faltigen Mäandern der alten Metropolen“. Sie macht, daß das Grauenhafte auf 
ihn bezaubernd wirkt. Erst wenn dieser Schleier zerreißt und der Blick des Flaneurs „einen 
der volksreichen Plätze“ freigibt, „die im Straßenkampfe menschenleer daliegcn“, sieht 
er auch die große Stadt unverstellt.22 (Hervorhebung von mir, J. Sz.)

In diesen Baudelaire-Deutungen bezieht Benjamin den Begriff „Masse“ auf eine die 
undurchdringliche Wirklichkeit sprengende, berauschte Wahrnehmung des Fla­
neurs, die sich durch die Figuren der Verzerrung und Montage charakterisieren lässt.

Diese Modalität taucht in dem früher zitierten „Kunstwerk“-Aufsatz in Bezug 
auf das Kunstwerk auf. Diese Haltung — die in der Baudelaire-Deutung dem 
Flaneur zugeschrieben wird -  trifft hier auf den Kinobesucher zu, der von den 
überwältigenden, flüchtigen Bildern des Filmstreifens berauscht wird. Denn im 
Kino „versenkt die zerstreute Masse ihrerseits das Kunstwerk in sich; sie umspielt 
es mit ihrem Wellenschlag, sie umfängt es in ihrer Flut“.23 Benjamin betont im 
„Kunstwerk“-Aufsatz zugleich einen anderen Zug, der sich auf ähnliche Weise 
auch beim Flaneur auftut: Man hält sein Bewusstsein auch da wach, wo man sich 
von der Masse berauschen lässt. Im Falle des Flaneurs -  und dieser Umstand wird 
im späteren Text von Benjamin besonders unterstrichen -  wird nämlich eine 
Schwelle wahrnehmbar, die ihn von der berauschenden Masse abgrenzt. Diese 
Schwelle wird auch im Film, aber noch mehr im Kino konstitutiv, denn das Kino 
trennt den Raum des Wahrnehmens tatsächlich von dem des Dabeiseins.24 In 
dieser Hinsicht erweist sich die Haltung des Zuschauers der des Flaneurs gegen­
über sogar als überlegen. Denn von der kollektiven Wahrnehmung her widerfährt 
dem Kinobesucher zusätzlich eine Art Rezeptionskontrolle, die ihn an einer kri­
tiklosen Versenkung hindert und gleichzeitig zur Modifizierung des Wahrgenom­
menen zwingt. Benjamin bezeichnet dieses Phänomen als Massierung, die nicht 
eine Uniformierung der Rezeption, sondern eher eine Kontextualisierung, die 
Verdichtung der Reaktionen des Einzelnen in Aussicht stellt.

22 Ebd.
23 Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 465.
24 Vgl. dazu Daniel Morat: Die innere Medialität des Beobachtens. Benjamin, Kracauer und Jünger in 

der Zwischenknegszeit. ln: Ders., Habbo Knoch (Hg.): Kommunikation als Beobachtung. Medien­
wandel und Gesellschaflsbilder 1880-1960. München: Fink 2003, S. 168-178, hier S. 165ff.



207

[...] nirgends so sehr wie im Kino erweisen sich die Reaktionen des Einzelnen, deren 
Summe die massive Reaktion des Publikums ausmacht, von vornherein so sehr durch 
ihre unmittelbar bevorstehende Massierung bedingt und indem sie sich kundgeben, 
kontrollieren sie sich.-’5

Benjamin behauptet an keiner Textstelle, dass die Zuschauer eine homogene 
Masse ausmachen würden: Das Publikum bildet keine dichte Masse, sondern setzt 
sich aus Einzelnen zusammen, die im Dunkeln nach ihrer eigenen Zerstreuung 
trachten. Die Massierung bezeichnet in diesem Sinne eher ein Medium, wobei die 
Wahrnehmungen der Einzelnen einander widerfahren, ineinander aufgehen und 
aneinander unbemerkbar zerschellen.

In Hinblick auf Benjamins Ausführungen kann man festhalten, dass die kine- 
malografische Massierung und das Flanieren analoge Wahmehmungsweisen 
bezeichnen. Die Baudelaire-Deutung richtet die Aufmerksamkeit darauf, dass die 
Masse einen schleierhaften und durchlässigen Zwischenraum absteckt, in dem 
gewohnte Wahmehmungsweisen und stabile Beobachlerpositionen entgleisen, die 
Ausrichtungen des Sehens abgebrochen und auf rapide Weise durch andere abgelöst 
werden. Dieser mediale Zwischenraum ergibt sich aus den ziellosen, unablässigen 
Bewegungen des Flaneurs, der in die Flut der Menschen gestoßen, geschoben und 
entführt wird.

Dagegen beziehen die Ausführungen des „Kunstwerks“-Aufsatzes die „Masse“ 
auf unsichtbare und versteckte Operationen des filmischen Apparates, die die 
visuellen und räumlichen Vorstellungen des Wahrnehmenden auf ähnliche Weise 
sprengen. Der Gedanke einer in oder hinter dem Apparat sich versteckenden 
Masse weist auch darauf hin, dass der Film einen potenziellen Spielraum für den 
Einzelnen öffnet, wo er kapitalistischen Phänomenen, wie der Masse, gelassen 
begegnen kann. In Hinblick auf Benjamins Überlegungen stellt das frühe Kino 
eine Art virtuellen Raum für den Einzelnen bereit, wo er sich nicht nur als äußer­
er Beobachter, sondern auch als Beteiligter einer erweiterten Wahrnehmungswirk- 
lichkeit erproben kann. So lässt sich der Begriff „Masse“ bei Benjamin auf ein 
vom Film erzeugtes Wahmchmungsmedium beziehen, das die Wirklichkeit einer 
Matrix ähnlich unbemerkbar modifiziert. In dieser Hinsicht operiert die Masse als 
Matrix am „Körper“ des Wirklichen, das in den Sog der kinematografischen 
Montage geraten zergliedert und neu konditioniert wird. 25

25 Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 459.



208

Die Masse ist eine Matrix, aus der gegenwärtig alles gewohnte Verhalten Kunstwerken 
gegenüber neu geboren hervorgeht. Die Quantität ist in Qualität umgcschlagen: die sehr 
viel größeren Massen der Anteilnehmendcn haben eine veränderte Art des Anteils her- 
vorgebracht.“

Benjamins Ausführungen deuten darauf hin, dass der Film im Kino in den Spiel­
raum der Massierung gerät, die nicht nur die Erfahrung des tatsächlich Gesehenen 
lenkt, sondern zugleich die künftigen Erwartungen und Einstellungen steuert. Die 
Masse lässt sich in diesem Sinne keinesfalls als Publikum des Films betrachten, 
sondern vielmehr als sein Medium, das als lebendige Matrix sowohl den Film als 
auch die Wirklichkeit formiert.

Diese Überlegungen führen zu der Vermutung, dass Benjamins Begriffe 
„Massierung“ und „Matrix“ am ehesten die Virtualisierung26 27 und das Unsichlbar- 
werden der Masse vorwegnehmen.

Zusammenfassend lässt sieh festhalten, dass Kracauer die steigernde Bedeutung 
der Sichtbarwerdung der Massen ermisst und dieses Phänomen unter sozialphilo­
sophischem Aspekt deutet. In seiner Annäherung schwindet das Massenspeklakel 
und dessen Relevanz erst dann, wenn das Denken nicht mehr auf die Ästhetik der 
Masse angewiesen ist, um die verdeckten topologischen Relationen des Zeitalters 
aufzuspüren. Diese Möglichkeit, die sich in Kracauers Aufsatz ausschließlich in 
einer utopischen Perspektive auftut, taucht bei Benjamin -  trotz ihrer befür­
worteten gemeinsamen sozialphilosophischen Voraussetzungen -  in einer völlig 
anderen Annäherung auf. Benjamin stellt im Grunde genommen das Unsichtbar­
werden und die mediale Transformation der Masse durch den Film bzw. des Films 
durch die Masse in Aussicht. In diesem Prozess tritt die Matrix wie die Massierung 
als geschichtsmächtige Instanz hervor -  und zwar noch bevor ihr Potenzial für das 
Denken ermessen werden könnte. Die Ästhetik des Massenomaments bleibt 
dagegen solange wirksam, bis die Masse den Schein einer mythischen Einheit 
noch ausstrahlen kann.

26 Ebd., S. 464f.
27 Götz Großklaus: Medien-Bilder. Inszenierung der Sichtbarkeit. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2004, S. 

23. Großklaus bezieht die Virtualisierung der Massen auf das multimediale Zeitalter: Der lokalen 
Zuschauer-Masse gegenüber, die sich zur Besichtigung von Sport- oder Show-Events an ein und 
demselben Zeitpunkt in einem Raum versammelt, kommt es zu Massenversammlungen -  unab­
hängig von Körper und Raum -  in der Zeit.


